
healingwings.net 

马太福音系列讲道 94 

园户的比喻 
马太福音 21 章 33～46 节 

维保罗牧师 2011 年 2 月 20 日 

翻译：甘晓春 2025 年 8 月 5日 

 

今天早晨我们要看的是“园户的比喻”，经文在马太福音 21 章

33～46 节。现在请听神的话： 

“你们再听一个比喻。有个家主，栽了一个葡萄园，周围圈上

篱笆，里面挖了一个压酒池，盖了一座楼，租给园户，就往外国去

了。收果子的时候近了，就打发仆人，到园户那里去收果子。园户

拿住仆人。打了一个，杀了一个，用石头打死一个。主人又打发别

的仆人去，比先前更多。园户还是照样待他们。后来打发他的儿子

到他们那里去，意思说，他们必尊敬我的儿子。不料，园户看见他

儿子，就彼此说，这是承受产业的。来吧，我们杀他，占他的产业。

他们就拿住他，推出葡萄园外杀了。园主来的时候，要怎样处治这

些园户呢？他们说，要下毒手除灭那些恶人，将葡萄园另租给那按

着时候交果子的园户。耶稣说，经上写着，匠人所弃的石头，已作

了房角的头块石头。这是主所作的，在我们眼中看为希奇。这经你

们没有念过吗？所以我告诉你们，神的国，必从你们夺去。赐给那

能结果子的百姓。谁掉在这石头上，必要跌碎。这石头掉在谁的身

上，就要把谁砸得稀烂。祭司长和法利赛人，听见他的比喻，就看

https://healingwings.net/


出他是指着他们说的。他们想要捉拿他，只是怕众人，因为众人以

他为先知。” 

读神的话语到此，让我们祷告： 

天父，我们祈求你使我们专心聆听救主宝贵的话语，使祂的教导

洁净我们，磨砺我们的心思意念，帮助我们明白你对我们生命的呼召，

并看见那在基督里丰盛的恩典。求你今日亲自教导我们，奉耶稣的名

祷告，阿们。 

多年前，我的父亲在意外中去世，那时我刚大学毕业，我母亲身

体也不好，我不得不去见一个遗嘱律师。以前我从未听过这个词。你

知道遗嘱律师是干什么的吗？就是在有人去世后，处理遗产分配问题

的律师。比如当你的父母有一天去见主时，可能留下房子、车子，这

些东西得决定给谁。很多父母会事先立好遗嘱，把一切安排妥当。 

那是三十多年前，这个律师跟我解释了一些事情，我发现至今都

非常真实。他说：在处理遗产时，事情很少会顺利进行。那些原本和

睦相处的家人，往往会很快变得丑陋、彼此攻击。我这些年也观察到，

这话非常真实。 

今天这个比喻也谈到产业。园户看见主人儿子来，就想要据为己

有。你知道吗，产业有个特点：它不是你赚来的。 你不能靠自己的

功劳去得产业。父母在遗嘱里可能会加上一些小要求，比如“要继承

遗产，你得完成大学学业”或“要照顾我的猫”。但即使你做了这些

事，你得到的产业也不是凭功劳得来的，而是基于父母的应许和恩典。 

然而，人就是这样，明明不是自己赚来的，却容易产生一种“理



所当然该得”的心态。 

圣经里也多次谈到产业。彼得称基督徒的产业是“不能朽坏、不

能玷污、不能衰残、为你们存留在天上的”（彼得前书 1 章 4 节）。

这是我们在天上的基业，谁也无法毁坏。彼得还说，这产业与某些品

格相关，“你们都要同心，彼此体恤，相爱如弟兄，存慈怜谦卑的

心。不以恶报恶，以辱骂还辱骂，倒要祝福。因你们是为此蒙召，

好叫你们承受福气”（彼得前书 3 章 8～9节）。 

注意，这并不是说我们的谦卑、慈怜赚得了产业，而是说这些是

有真信心之人的生命特征，而真信心的人必承受这产业。 

在这个比喻中，园户想要的产业根本不属于他们。他们想要别人

的产业，甚至要杀掉主人的儿子来夺取。保罗在加拉太书也谈到，如

果产业是靠行为得的，那就不再是应许了，“因为承受产业，若本

乎律法，就不本乎应许。但神是凭着应许，把产业赐给亚伯拉罕。”

（加拉太书 3章 18 节）。 

你看，如果我们信靠基督，就能得着产业；但这些园户却想不要

基督，却要产业。他们要赶走耶稣，自立为王，夺取原本属于神儿子

的基业。 

这揭示出一个深层问题：人性里那种渴望掌控的欲望。 他们不

愿意让耶稣进来，不愿承认一切都属于祂，而是要掌控一切，决定一

切。 

虽然这个比喻直接针对的是旧约时代的教会（以色列），耶稣在

圣殿中面对的是祭司、文士和长老，但这种“我们要赶走耶稣”的心



态却是普遍的人性。它不仅存在于古代以色列，也存在于今天的世界，

甚至进入教会。 

我在报纸上写文章时深有体会。我写的文章只是想温和地指出：

如果离开神的启示，离开基督，人类社会其实没有坚实的基础。无论

是教育、艺术还是政治，没有基督，一切都失去根基。我写得很温和，

配上微笑的照片，尽量解释清楚。但你知道我收到什么评论吗？ 

“你散布这些神话，只会让人类文明走向悲惨灭亡！” 

“宗教就是穿着华丽长袍的政治，是权力游戏。” 

“宗教给世界带来了无可估量的苦难。” 

“你们这些被洗脑的宗教徒，还相信自己会和耶稣一起永远活在

某个幻想的天国里，赶紧去打仗吧！” 

“神啊、耶稣啊，若真有神，他就是个虐待狂！” 

这些评论赤裸裸地表达了：“我们不要耶稣！不要把祂带进教育、

政治、艺术。我们不要祂。” 

耶稣在约翰福音里说得很清楚：光来到世上，人却爱黑暗不爱光，

免得他们的行为受责备（约翰福音 3 章 19～20 节）。人天然抗拒基

督的光。 

所以，虽然这个比喻主要针对旧约教会，但它揭示了人心的普遍

状态：人不要耶稣，要自己掌控一切。 

接下来我们还会看到，耶稣在圣殿里面对这些祭司和长老时，他



们曾经问祂：“你仗着什么权柄做这些事？”（马太福音 21 章 23

节）。换句话说：“你算老几？” 

我们记得，之前耶稣对那些祭司长和长老们说过：“你们先回答

我的一个问题，我再回答你们的。”他们最终没敢回答。接着我们看

了两个儿子的比喻：一个起初说“不”，后来却悔改了；另一个口头

上说“好”，却没有去做。耶稣其实就是在指着那些法利赛人说话。 

而在今天这个比喻里，耶稣更进一步了，祂不仅揭露他们作为祭

司的腐败，更要揭示他们行为所带来的后果，而且这些后果将从他们

自己口中说出来。你知道吗？世上最不该与之辩论的人，就是耶稣。 

耶稣说：“有一个家主，栽了一个葡萄园，周围圈上篱笆，园里

挖了一个榨酒池，盖了一座楼……”你们觉得这个比喻中的家主是谁？

没错，就是神。是神栽种了葡萄园，不是人。 教会若要成为真正的

教会，就必须承认这完全是神的工作，而不是人的创新。这是从神的

话语而来，而不是出于人的主意。 

葡萄园代表什么？它就是以色列，旧约的教会，是神所拣选的器

皿，用来彰显祂的荣耀并带来救赎。以赛亚书 5 章 7 节说：“万军之

耶和华的葡萄园，就是以色列家。”祭司长和法利赛人听见后，很清

楚耶稣是在说他们。 

所以，这个比喻是针对旧约的教会，更具体地说，是针对教会的

领袖。作为长老，我读到这样的经文时不能说“那绝不是我”，而是

要警醒自己，留意自己的本性。 

篱笆、榨酒池和楼意味着什么？这是告诉我们，神没有让祂的教



会缺乏供应。神为祂的教会预备了一切，使它能按祂的心意运作。以

弗所书 4 章 8节说，神赐下各样的恩赐给教会；腓立比书 4 章 19 节

说，神必照祂在基督里荣耀的丰富，供应我们一切所需；提摩太后书

3 章 16 节告诉我们，神藉着祂的话赐给我们一切足够的知识和教导。

换句话说，教会需要的，神都已经赐下了。 

如果教会不能正常运作，问题不是出在神没有供应，而是出在我

们自己的疏忽。这对于大教会、小教会都是一样的。美国平均每个教

会大概只有五十来个人。我们可能是一间相对大一点的教会，但很多

人会觉得去大教会更好，因为那里“什么都有”：宽敞的场地、漂亮

的游乐区、丰富的项目……可是有个危险：你可以享受所有这些资源，

但你在那儿并不被需要。 

我有个朋友是在一间大教会弹钢琴的。我问他：“你多久弹一

次？”他说：“我是第九个。”也就是说，要有八个钢琴师都不能来，

他才轮得到上台。后来那间教会意识到这样不健康，开始植堂分出去。 

无论大小教会，只要是教会，神已经赐下足够的一切使它正常运

作。如果没有做到，不是神没给，而是我们没有尽责。 

耶稣继续说，这家主把葡萄园租给园户，自己就往外国去了。有

些人会讥讽说：“你们基督徒信神，那祂在哪里？怎么不见祂出现？”

孩子们，你们可能也会听人这么说。我们知道，神无处不在；但我们

也知道，有时候圣经会用“远方”来形容神似乎暂时不在场，比如这

里说家主去了远方。 

可是你知道吗？对那些法利赛人而言，神的“暂时缺席”其实是



恩典。 如果神立刻“现身”，那意味着审判临到。他们该庆幸神还

在忍耐，给他们悔改的机会。彼得后书也提到，有人说：“主为什么

还不来？”彼得提醒他们，神是出于忍耐，不愿一人沉沦，乃愿人人

悔改（彼得后书 3 章 9 节）。神的“远方”意味着祂在延缓审判，给

人机会回转。 

葡萄园租给了园户，这些园户就是当时以色列的宗教领袖。神把

祂的教会交托给人管理，但他们只是佃户，不是主人。我们也一样，

我们不是教会的主人。教会不属于我们，不能按自己的智慧和喜好来

治理，只能照神的智慧、为神的荣耀而治理。 

接着经文说，收果子的时候近了，家主差仆人去收果子，园户却

打了一个、杀了一个、用石头打死一个；主人又打发更多的仆人去，

园户还是照样待他们。 

这就是以色列的历史，神差派先知，可是他们杀害了这些先知。

你们知道最近一个被杀的先知是谁吗？就是施洗约翰，他为神说话，

最终被杀。 

那什么是“收果子的时节”？可以理解为神要求人交账的时候。 

比如所多玛和蛾摩拉，当那里找不到十个义人时，收果子的时节到了，

神的忍耐达到了极限，祂的审判临到了。在这个比喻里，收果子的时

节象征旧约时代的结束。以色列的恶行已经满盈，神要开始对付他们。 

在这比喻中，葡萄园的主人差遣的仆人，就是神的先知。 祭司

的职责是为神的百姓代求、照顾他们；而先知的职责，是把神的旨意

传给祭司和百姓。但这些祭司不想再听先知的话了。 



今天的教会也面临类似的危险。 神把祂的话语赐给我们，讲台

上的人有责任解释神的话，教导百姓，让我们一同顺服。但许多地方，

讲台已不再传讲神的真理，而是迎合人的需要和喜好。这就是当年的

以色列，也是今天的警戒。 

而你们，作为会众，也有责任监督这一点，确保神的道被忠实地

传讲。 

我们接着往下看。 

今天我们还有先知吗？，这是个“陷阱题”。答案是：有。那先

知在哪里呢？你们今天带来了吗？它们就放在你们膝盖上，就是圣经。 

我在这教会服侍很久了，大家对我也有一定的信任。但请你们小

心，不要把任何牧师的话当作最终的标准。即便是你们的牧师服侍你

们二十年，也不能因为“牧师保罗说了”就认为一定正确。若是有一

天神把我接去，难道你们就没有标准了吗？我们的先知在圣经里，他

们的职分就是引导我们，使这葡萄园结出果子，彰显神的公义与圣洁。 

以赛亚书 5 章 7 节接着说：“他指望的是公平，谁知倒有暴虐。

指望的是公义，谁知倒有冤声。”旧约的教会没有果子，只有压迫和

哀号。教会若败坏，能给人的伤害是极深的。 

为什么？因为教会本是人与神相遇的地方，若这个地方成为伤害

人的地方，这种痛苦就像被亲密的伴侣背叛一样。基督的教会本应是

活水的泉源，可当耶稣被拒绝，所有从祂流出的恩典最终都会枯竭。

自由被暴虐取代，公义让位于邪恶，救赎被定罪所吞没。这种事在教

会中发生得比任何地方都多。 



然后，耶稣说，园主“最后打发他的儿子到他们那里，说：‘他

们必尊敬我的儿子’。不料，后来打发他的儿子到他们那里去，意思

说，他们必尊敬我的儿子。不料，园户看见他儿子，就彼此说，这是

承受产业的。来吧，我们杀他，占他的产业。他们就拿住他，推出葡

萄园外杀了”。 

马可福音 12 章 6 节用更动情的话说：“园主还有一位，是他的

爱子，末后又打发他去，意思说，他们必尊敬我的儿子。”这是一个

极深的揭露，神似乎假设，人理应尊敬祂的儿子。在神看来，理所当

然人们会尊敬基督，不会藐视祂。 

这不是说神对人的刚硬无所察觉，而是要加重人的罪责。按理说，

人应当敬重神的儿子。但事实呢？他们却像约瑟的哥哥们一样，合谋

要杀掉继承人。这是一种阴谋之罪，比一时冲动更严重。因为阴谋意

味着你有充足的时间去思考、讨论、同谋，最终决定去做恶。 

我们长老制教会的一个优点，就是由一群长老共同作决定，这在

某种程度上能防止集体阴谋。但再好的制度，也不能根治人心的败坏。

在这里，我们看到这些“园户”，祭司长和法利赛人，本来就是一个

议会，却照样合谋作恶。 

他们没有丝毫尊重神的儿子，甚至愿意把祂赶出葡萄园杀了，好

占有祂的产业。凡想掌控权力的人，都想把耶稣赶出去，无论是政府、

学校、艺术，甚至是教会。要完全掌控，就得把耶稣挤出去。 

他们把祂推出城外杀了。希伯来书 13 章 12 节说：“所以耶稣

要用自己的血叫百姓成圣，也就在城门外受苦。”正如约瑟的哥哥



们卖他为奴一样，这群人的恶谋，在更深的意义上却成就了神的美意。 

这对我极大的安慰：即便恶人合谋行极大的罪，神仍能在祂圣洁

公义的旨意中掌权，转化为成就祂荣耀的计划。邪恶不能得最后的胜

利。即便在最深的黑暗中，神仍在掌管，将来我们必在永恒中赞美祂

的名。 

我们今天聚集在此，吃喝圣餐，纪念耶稣为我们舍命。魔鬼进入

犹大，祭司长合谋杀害祂，但他们从未想过“这样做可以拯救百姓”。

可即便他们不愿，神仍借他们的罪成就了救恩。 

接着，耶稣让他们自己宣告审判。像先知拿单责备大卫，或耶稣

责备法利赛人西门那样，耶稣让他们自己说出结局。祂问：“园主来

的时候，要怎样处治那些园户呢？”法利赛人回答：“要下毒手除灭

那些恶人，将葡萄园另租给那按时交果子的园户。” 

他们自己说出自己的结局！这就像大卫听见“有个富人夺了穷人

唯一的小羊”时愤怒地说：“这人该死！”拿单却指着他说：“你就

是那人！”法利赛人自己口中宣告了自己的灭亡。背景是，圣殿即将

被毁，作为神之国的以色列将被废弃，取而代之的，将是那结出果子

的新约教会。 

葡萄园如今将由犹太人和外邦人一同组成，而殿宇也不再是人手

所造的建筑，而是基督的身体。 

这是守卫的更替，是历史的转折。先前的以色列，如今在基督里

成为“神的以色列”，由一切信靠基督的人组成。 



耶稣对他们说：“经上写着：‘匠人所弃的石头，已作了房角的

头块石头；这是主所作的，在我们眼中看为希奇’，你们没有念过

吗？”看见了吗？耶稣此刻揭示：那些攻击祂的人，正如从前杀害先

知的以色列人一样，他们站在这比喻和预言的黑暗一边。这块“石头”

是房角石，是整个建筑所倚靠的基准，决定每一寸方向和尺度。可是

这块石头却被建造者弃绝了。 

然而，弟兄姊妹，耶稣最终仍要成为那房角石。这不是通过人的

努力、投票或共识来实现的，而是主亲自成就的。耶稣要独自完成对

人类的救赎，不是靠祂与教会的合作，甚至连那些最忠心的使徒，到

时也要逃跑。祂要独自担当，这是主的作为。 

这让我想起但以理书中的异象：一个巨像，代表地上列国，最终

却被一块非人手所凿的石头击碎。那石头成了大山，充满全地。这是

神藉着祂儿子成就的奇事，在我们眼中看为希奇。 

所以，弟兄姊妹，信徒绝不该因恶人暂时的胜利而沮丧。在人企

图行恶的地方，神常用来成就更大的善。人永远不能在神面前得最后

的笑声。 

“所以我告诉你们，神的国必从你们夺去，赐给那能结果子的百

姓。”以色列既是一个国家，也是一个教会，如今这国度要交给新约

的教会。虽然教会不是传统意义上的国家，但新约多处称之为“国度”

（罗马书 10 章 19 节，彼得前书 2 章 9 节）。这就是神向亚伯拉罕的

应许：“地上的万族都必因你得福。” 

“谁跌在这石头上，必要跌碎；这石头掉在谁的身上，就要把他



砸得稀烂。”耶稣是那块“绊脚的石头”。保罗在罗马书 9 章 31～

32 节解释：以色列人追求律法的义，反得不着律法的义。这是什么

缘故呢？是因为他们不凭着信心求，只凭着行为求。他们正跌在那绊

脚石上。 

凡想靠行为称义的人，都会因耶稣跌倒。如果我一生都靠自己努

力，觉得自己比一半的人好，神该看得起我，而有人告诉我：不！神

不看外貌，我们都在同一条船上，你必须信靠基督。这样的人就会觉

得计划被打乱，甚至拒绝基督。 

然而，这些人不单是绊倒，他们还在攻击基督。耶稣警告：这样

的人必被磨得粉碎。这与约翰所说的“他手里拿着簸箕”（马太福音

3 章 12 节）是同一图像，恶人如糠秕，要被彻底分离毁灭。旧约的

终结就是这样，“没有一块石头会留在石头上”（马太福音 24 章 2

节）。 

神的公义或许在人看来运行缓慢，但最终必将恶人磨得粉碎。那

些拒绝子、压迫百姓的宗教领袖，日子已经屈指可数。启示录 6 章

9～11 节描绘了在祭坛下的殉道者向神呼喊：“圣洁真实的主阿，你

不审判住在地上的人给我们伸流血的冤，要等到几时呢？”神回答：

“再等片时。”不是很久，还有一些人要殉道，随后审判就来临。 

祭司长和法利赛人听见这些比喻，知道耶稣是指着他们说的，想

要捉拿祂，却因群众把祂当先知而惧怕。看见了吗？耶稣不是在讲未

来某一代人，而是指着他们当面说的。这是与祂同时代的宗教领袖的

冲突。他们知道耶稣说的是自己，却因怕人不敢下手。 



作为牧者，我深深地知道，一旦牧者惧怕人而不惧怕神，便会走

向败坏。除了我曾经参加过的几次国际旅行，以及在宣教区待过的几

个街区，比如有几次有人拿着刀冲上讲台，让我意识到“哇，这可能

有麻烦了”，除此之外，我并没有在日常生活中经常担心自己的生命

安全。但牧者确实有一种对人的惧怕。他们害怕说错话，人会离开，

甚至担心教会会出现大规模的流失。 

当我讲论神治论或后千禧年主义时，我心里常想：“这下可能需

要在门口装个旋转门，好让那些要冲出去的人更方便些。”因为我相

信世界会因耶稣而越来越好，相信神的律法本应成为律法。 

但是，弟兄姊妹，这样的惧怕必须被克服。牧者不能被台下的会

众所治理，我们必须被神的道和共同服侍的长老所治理，他们能确认

我们所讲的是否准确、合乎圣经。 

可见，这些当年的祭司长和法利赛人，他们身为牧者，却因惧怕

人而软弱。人往往会得到自己应得的领袖，无论好坏。有趣的是，正

因百姓对耶稣的信心，才压制了这些领袖的权力。那一天，正是因百

姓信靠耶稣，这些领袖不敢贸然行动。 

今天也是如此。我认为有些神学院在教一些极其危险的东西，但

某些会众却依旧坚守正统，反而成为抵御异端的力量。这就是你手上

那本“先知书”的优势，你明白了吗？你手中握有神的道，这是何等

重要！神至今仍信实地将祂的话语放在平信徒手中。我希望你带着圣

经来到教会，哪怕只是养成习惯。 

虽然教会中的职分应当得到尊重，但每一位基督徒都有责任将神



的道置于一切宗教或世俗权威之上，无论他们自称是否奉神的名说话。 

我们祷告： 

天父，我们祈求祢使我们认识到，祢差遣祢的儿子进入这葡萄园

是何等宝贵，求祢使我们成为忠心的工人，明白我们的产业并非通过

排挤基督而得，乃是通过信靠基督而得，那永不衰残的天上基业。愿

这成为我们心中最宝贵的。 

父啊，求祢不断为祢的教会兴起那些为真道竭力争辩的人，为那

良善、公义、真实的事争战，为那位主耶稣基督的人和祂的工作争战。 

我们奉祂的名祷告，阿们。 


