
healingwings.net 

马太福音系列讲道 117 

主的晚餐 
马太福音 26 章 26～29 节 

维保罗牧师 2008 年 5 月 25 日 

翻译：甘晓春 2025 年 9 月 1日 

 

今天早上的经文是马太福音 26 章 26～29 节。现在请听神的话： 

“他们吃的时候，耶稣拿起饼来，祝福，就掰开，递给门徒，

说，你们拿着吃，这是我的身体。又拿起杯来，祝谢了，递给他们，

说，你们都喝这个。因为这是我立约的血，为多人流出来，使罪得

赦。但我告诉你们，从今以后，我不再喝这葡萄汁，直到我在我父

的国里，同你们喝新的那日子。” 

这是神的话。让我们祷告： 

天父，我们祈求圣灵赐下智慧，使我们能深深明白，我们被呼召

在基督再来之前、在你带领历史走向终局之前，要不断地记念的事。

帮助我们真正认识那白白赐给我们的恩典，认识为我们付上的代价。

求你赐福我们，使我们在查考这些宝贵话语的时候，得着滋养。奉耶

稣的名祷告，阿们。 

我过去曾主持过一个电话直播的神学节目，虽然主要性质是神学

讨论，但偶尔也会有人打电话来，带着情绪上的挣扎、心理问题或属

https://healingwings.net/


灵的困惑。那时的节目也常常变成一种辅导的场合。作为主持人，我

当然不会把他们推开，说“这是神学节目，你的难处去别处解决吧”。

相反，随着岁月累积，我自己在圣经里不断查考，思考神究竟怎样教

导我们面对人生的问题，怎样赐下资源来滋养和牧养我们的灵魂，我

渐渐发现自己给出的答案开始不一样了。 

我常常会向那些打电话的人提出一个他们完全没预料到的问题：

你上一次领圣餐是什么时候？你上一次真正参与主的晚餐是在什么时

候？许多人听到这个问题时，反应的语气大概就是：“这和我的问题

有什么关系呢？我正处在困境，你却问我要不要去领圣餐？”然而，

我深信这不是无关紧要的事。若我们忽略圣餐，就等于忽略了神赐给

我们灵魂滋养的首要途径。身为寄居在这充满敌意世界的客旅，我们

最需要的，就是这种持续的属灵养分。 

在旧约之下，以色列人守逾越节。这是神借着摩西带领他们脱离

埃及为奴之地时所设立的。他们要宰杀羔羊，摆上筵席来庆祝。神吩

咐他们年年如此行，以此为记念，好叫他们不忘记神怎样拯救他们脱

离奴役。然而，从法老手下被释放并不是出埃及记的终极目的。借着

这一切，神要他们学习、要他们记念的，是祂是一位拯救的神。祂是

那位使人得自由的神。而祂真正要释放我们脱离的，并不是法老的奴

役，而是罪与死的奴役（罗马书 8 章 2 节）。 

逾越节的血，本质上是教导性的。因为动物的血并不能真正除去

人的罪，“因为公牛和山羊的血断不能除罪”（希伯来书 10 章 4

节）。旧约献上的所有祭牲都不能真正拯救人，它们只是预表，都指

向基督的血。真正的拯救，就是在耶稣基督里所成就的拯救。正如施



洗约翰在看见耶稣时所宣告：“看哪，神的羔羊，除去世人罪孽的”

（约翰福音 1章 29 节）。 

当耶稣在逾越节的筵席上设立圣餐时，祂拿起饼和杯，清楚地表

明这些饼和酒都指向祂自己，祂为人擘开的身体，祂为赦罪而流出的

血。“赦罪”一词的意思就是“把罪送走”，换句话说，就是命令我

们的罪离开。耶稣以祂的权柄吩咐罪离开，因为祂将以自己的血付上

代价。 

当我们说到基督的血时，并不是指某种“魔法之血”。耶稣的血

就和我们的血一样，有具体的血型，不论是 A 型、B 型、AB 型或 O 型，

并没有什么神秘之处。在圣经里，血象征着生命，“因为活物的生命

是在血中”（利未记 17 章 11 节）。所以当耶稣说“这是我的血，这

是我的身体”时，祂是在指明祂将要为罪人舍命。圣餐向我们传达的

信息，是全世界任何宗教都没有的独特信息：神亲自差遣祂的儿子，

为罪人舍命，使他们得救。救恩完全出于神，并非神与人合作、历经

多次努力才达成。正如圣经所说：“罪的工价乃是死，惟有神的恩

赐，在我们的主基督耶稣里，乃是永生”（罗马书 6 章 23 节）。救

恩对我们来说是白白的恩赐，但对基督而言却付上极大的代价。祂在

木头上亲身担当了我们的罪（彼得前书 2章 24 节），天父把我们众

人的罪孽都归在祂身上（以赛亚书 53 章 6节）。 

我们今早所诵读的使徒信经里提到“降在阴间”，有些人可能很

难明白。我的理解是，这表明耶稣承受了原本该落在我们罪人身上的

地狱刑罚。祂为我承担了地狱。 



经文说，耶稣拿起饼来，祝福，然后擘开。这就是我们所说的

“圣别”或“分别为圣”。每一次我们举行圣餐时都会祷告，请求神

使这些饼和杯从普通用途分别出来，成为圣用。这并不是说饼和杯本

身有了什么魔法，而是神要我们看见其中的属灵分别。 

有时人会错误地把生活切割成“属灵的”和“世俗的”，好像只

有某些事属于神，其余就归自己掌管。这种看法是错误的。因为圣经

说：“地和其中所充满的，世界和住在其间的，都属耶和华”（诗篇

24 篇 1 节）。神掌管一切，并非只掌管某一块“圣地”。然而，神

的确吩咐我们把某些事物分别为圣。当摩西在荆棘火焰前，神吩咐他

脱下鞋来，因为他所站之地是圣地。神同样吩咐以色列人把圣殿中的

器皿分别为圣，要用血洁净，使之归神为圣。 

同样，圣餐的饼和杯与我们平常的食物是不同的。当我们传讲福

音时，圣灵有特别的同在；当我们领受圣餐时，圣灵也在其中以特别

的方式与我们同在。保罗称圣餐的杯为“祝福的杯”（哥林多前书

10 章 16 节）。正因哥林多教会轻忽圣餐、以不配的态度来对待，导

致许多人软弱、患病，甚至死去（哥林多前书 11 章 30 节）。这说明

圣餐确实是一件独特而庄严的事。 

关于圣餐的分发，历来都有许多讨论。马太福音 26 章 26 节下半

段说：就掰开，递给门徒，说，你们拿着吃。祂祝福了，擘开了，然

后把饼递给门徒，并吩咐他们吃。我记得常有人问，到底该由谁来分

发圣餐的饼和杯？一会儿你们会听到我说：“请长老和执事上前，我

们要预备圣餐。”在我们教会，通常是长老和执事来分发，因为我们

相信这是基督托付给教会的职责。基督是教会的头，教会是祂的身体。



但这并不是一条绝对不可变通的规条。圣经并没有告诉我们，耶稣当

时到底是亲手走到每一个门徒面前把饼交给他们，还是他们彼此传递。 

有的人会为此争论不休，谁该把饼和杯递给人？当然，这并非毫

无意义，因为分发的方式也传达了一种观念。如果我随手把饼往外扔，

或者像有些教会那样，把饼和杯放在前面，让人各自去拿，就会变得

混乱。但关键并不在于具体的分发方式，而在于我们必须记得，真正

将这筵席摆在我们面前的，是基督自己。祂才是那位把饼和杯递给我

们的人。所以，不管当天是否长老和执事都在场，或者有人生病缺席，

需要别人来帮忙，这都不是最重要的。重要的是我们不要失去那个核

心：圣餐是基督亲自赐给我们的。 

因此，圣餐的呈现方式不是无关紧要的，它确实有意义。但我们

不能只停留在外表，而是要看见其背后更深的属灵实质。教会若把自

己摆在基督和人之间，充当中保，就失去了本位。圣经告诉我们，只

有一位中保，就是耶稣基督。教会一旦试图篡夺这个位置，就越界了。

你们中有些人已经能联想到这是针对哪些情况，如果还不明白，我们

可以在问答时间进一步讨论。确实有一些教会把自己看作人和神之间

的中保，但圣经宣告：只有基督才是唯一的中保。 

所以，教会在某种意义上最宝贵的时候，就是当它“隐形”的时

候。我这里说的不是神学上“无形的教会”，而是指教会把焦点完全

指向基督。当施洗约翰说“祂必兴旺，我必衰微”的时候，他正是在

强调这一点。身为牧者，我也常思想怎样才能更“隐形”，因为人们

总是会注意到我的外表。我曾想过穿牧袍，因为历史上牧袍就是为了

让人们不看牧师的穿着，而专注在礼仪和信息上。但后来牧袍反而成



了某种威望的象征。于是我也试着换过不同的衣着：有时不打领带，

有人就说太随便；打了领带，又被说像别的宗派；穿白衬衫，又被说

像摩门教徒。到头来我才更深体会，关键不在于我穿什么，而在于讲

台上所传递的是否真的是基督。 

其实，我最大的祷告之一，就是教会能不依赖于我个人。如果有

一天神带我离开，这个教会仍然能稳健地继续下去，因为真正重要的

不是讲台上的那个人，而是那位藉着话语和圣礼临在的基督。教会的

牧师和传道人在某种意义上都是可以替代的，但基督不可替代。 

这并不是说教会不重要。保罗在哥林多前书 11 章 26 节提醒我们，

教会在基督再来之前，确实要承担管理圣餐的职责。但教会的价值只

在于它忠实地呈现基督，并祂为罪人钉十字架的福音。教会要呈现基

督，而不是取代基督；教会永远不该站在人和神之间。只有基督才是

那位把我们带到父面前、使我们在祂面前成为圣洁无瑕疵的中保。 

耶稣吩咐门徒说：“你们拿着吃，这是我的身体。”这是命令，

不是建议。就像船要沉了，船长吩咐大家穿上救生衣，这是必需的，

不是可有可无的。同样，耶稣说：“你们都喝这个。因为这是我立约

的血，为多人流出来，使罪得赦。” 

对于“这是我的身体”这句话，历代有许多争论。有人认为饼和

酒在本质上变成了基督真实的身体和血（称为“质变说”）；有人认

为饼和酒与基督的身体和血共存（称为“并有说”）；也有人认为圣

餐只是一个纪念，饼和酒并没有什么特别的属灵临在。我们则相信，

正如基督的话语在传讲时有圣灵特别的同在一样，在圣餐中，也有基



督独特的属灵临在。圣餐是圣礼，是神赐下的可见的记号和印证，指

向祂自己的救恩。 

然而，在这些神学争论中，我们不能忽略最核心的真理：神的公

义宣告，没有流血就没有赦罪（希伯来书 9 章 22 节）。但基督已经

流出宝血，宣告罪得赦免。这就是基督信仰的核心。当你走过任何一

个城市，看到带着十字架的教堂时，不论是在欧洲或美国，或者在世

界任何地方，那建筑要传达的信息就该是这一件事：基督的身体为我

们擘开，基督的宝血为我们流出，使罪得赦。这就是福音，这是教会

必须不断传讲的信息。 

这也是为什么我们教会选择每主日都举行圣餐，而不是一个月一

次。有人担心这样会失去意义，但我们发现结果恰好相反。每周举行

圣餐反而凸显了它的重要性，若有一次因故没有举行，大家都会觉得

缺少了极为关键的东西。圣餐不该被省略，因为这是神所设立的。保

罗说：“你们每逢吃这饼，喝这杯，是表明主的死，直等到他来。”

（哥林多前书 11 章 26 节）旧约的信徒盼望着基督的死，我们则回望

那已经成就的救恩。 

有人会一直有这个问题：那些在耶稣诞生之前就死去的人，他们

是如何得救的？答案是，他们同样是借着耶稣得救的。我们在希伯来

书里学到，摩西其实也是基督徒。经上说，他看为基督受的凌辱比埃

及的财宝更宝贵（希伯来书 11 章 26 节）。 

不过，旧约之下确实有一些方面可以说是不完全的。希伯来书的

作者说，那是“陈旧、渐渐衰残、快要消逝的约”。那么，在旧约之



下，人是靠律法得救的吗？还是靠恩典得救？这是一个教理问答的问

题，请不要大声回答。答案是：恩典。旧约也是恩典之约。这就是为

什么要有流血的记号。流血表明神是借着羔羊的血来拯救人，而这一

切都指向基督，指向那位应许中的救主。 

所以，那些旧约的圣徒其实是我们的弟兄姊妹。希伯来书提到的

“见证人如同云彩围绕我们”，就是在为我们加油打气，呼召我们要

继续奔走信心的道路。那里面记载的“信心伟人殿堂”，正是我们属

灵的家族谱系。可是旧约的确有过时的部分，我们今天不能一一展开，

但有一点非常明显：旧约主要是与一个民族立约。神“拉着他们的手，

领他们出埃及地”（希伯来书 8 章 9 节），但他们却没有继续遵守这

约，因此“我也不理他们”。 

当耶稣来到这些立约的百姓中间，他们却不接待祂。事实上，正

如我们过去几周所读的，他们不仅不接待祂，反而图谋杀祂。于是旧

约逐渐走到尽头，并且在公元 70 年彻底终结，神差遣罗马军队毁掉

圣殿，那整个旧约体系也就宣告结束了。 

耶稣说：“这是我立新约的血。”这是一个新约。对于希腊文原

文有些同学会注意到，在马太福音里并没有“新”的字，是一些译者

补上的。但在哥林多前书里，当保罗引用耶稣的话时，确实说：“这

杯是用我的血所立的新约。”（哥林多前书 11 章 25 节） 

新约并不是“计划 B”，不是说旧约失败了才临时想出的补救措

施。有些朋友会说：如果神真是神，为什么要先有旧约、再有新约？

祂难道第一次没做好吗？其实我对这种质疑并不陌生，因为我自己曾



经也想过类似的问题。但事实是，神早已应许要赐下新约。祂早就借

着先知耶利米说过： 

“耶和华说，日子将到，我要与以色列家和犹大家另立新约，

不像我拉着他们祖宗的手，领他们出埃及地的时候，与他们所立的

约。我虽作他们的丈夫，他们却背了我的约。这是耶和华说的。耶

和华说，那些日子以后，我与以色列家所立的约乃是这样，我要将

我的律法放在他们里面，写在他们心上。我要作他们的神，他们要

作我的子民。他们各人不再教导自己的邻舍和自己的弟兄说，你该

认识耶和华，因为他们从最小的到至大的都必认识我。我要赦免他

们的罪孽，不再记念他们的罪恶。这是耶和华说的。”（耶利米书

31 章 31～34 节） 

弟兄姊妹，这才是我们要牢牢记住的。耶稣说：“你们要如此行，

为的是记念我。”主的晚餐不仅是吃喝，更是思想，更是记念。我们

要记得，人子来，不是要受人的服事，乃是要服事人，并且舍命，作

多人的赎价（马太福音 20 章 28 节）。我们要记得，神选择不再记念

我们的罪。 

这正是基督信仰的核心：我们因着神的恩典，借着基督的十字架，

与神和好。我们要与诗人同声说：“我要举起救恩的杯，称扬耶和

华的名。”（诗篇 116 篇 13 节） 

我前不久和一位来访的朋友共进午餐，他是在大卫牧师讲道之后

的一周来教会的。他说：“我从你们教会得到的信息是：我们是罪人，

而神借着耶稣拯救我们。”我听了心里非常喜乐。因为如果他说：



“我学到的只是要对邻居更友善、在工作上更努力”，那虽然也很好，

但却不是福音的核心。福音的核心信息就是：神差祂的儿子来拯救罪

人。 

所以我们每周都设立圣餐，而不是一个月一次。有人担心，每周

举行会让它失去意义。但我的经历恰恰相反。每周举行反而凸显它的

重要性。若是哪周没有圣餐，我们反而觉得少了什么，好像礼拜不完

整。因为这是神设立的，为什么我们要忽略呢？其实整个过程并不冗

长，也没有太多繁文缛节。我们传递饼和杯，宣读主的话语，也不过

七八分钟，但却是敬拜中必不可少的部分。 

耶稣还说：“但我告诉你们，从今以后，我不再喝这葡萄汁，直

到我在我父的国里，同你们喝新的那日子。”这句话很耐人寻味，很

多人对它的意思有不同看法。有些人认为要等到千禧年才会应验，但

我相信这已经在祂复活之后应验了。 

彼得在使徒行传 10 章 40～41 节说：“第三日神叫他复活，显现

出来，不是显现给众人看，乃是显现给神预先所拣选为他作见证的人

看，就是我们这些在他从死里复活以后，和他同吃同喝的。”注意，

复活的耶稣和门徒一起吃喝。比喻是不会吃东西的，隐喻也不会喝酒。

耶稣这是在证明，祂战胜死亡不是虚构，不是象征，而是真实。 

祂的话语可靠，祂的应许真实可信。 

让我们祷告： 

天父，我们祈求祢赐给我们一颗明白真理的心。当耶稣宣告祂的

身体、祂的宝血、祂的得胜时，求祢帮助我们不去否认已知的真理，



而是让这些真理掌管我们的思想和生命。主耶稣在十字架上为世人的

罪付上代价，求祢帮助我们更深地体会祂的爱，明白祂成为罪，好叫

我们在祂里面成为神的义。这真理改变一切，改变我们的身份、我们

的生命。求祢让我们不满足于肤浅的理解，而是用一生追求更深认识

祢的爱。 

奉耶稣的名祷告，阿们。 


