
healingwings.net 

 罗马书系列讲道 82 

得胜有余：谁能使我们与基督的爱隔绝呢 
罗马书 8 章 35 节 

维保罗牧师 2014 年 10 月 12 日 

翻译：甘晓春 2025 年 7 月 31 日 

 

罗马书 8 章 33~39 节： 

“谁能控告神所拣选的人呢？有神称他们为义了。谁能定他们的

罪呢？有基督耶稣已经死了，而且从死里复活，现今在神的右边，也

替我们祈求。谁能使我们与基督的爱隔绝呢？难道是患难吗？是困苦

吗？是逼迫吗？是饥饿吗？是赤身露体吗？是危险吗？是刀剑吗？

如经上所记，我们为你的缘故，终日被杀。人看我们如将宰的羊。然

而靠着爱我们的主，在这一切的事上，已经得胜有余了。因为我深信

无论是死，是生，是天使，是掌权的，是有能的，是现在的事，是将

来的事，是高处的，是低处的，是别的受造之物，都不能叫我们与神

的爱隔绝。这爱是在我们的主基督耶稣里的。” 

这是神的话语。让我们祷告： 

天父，我们祈求你使我们的心思意念敏锐，使我们能明白你与子

民所立的这些荣耀应许的高深。愿我们得着这些话语所要赐下的平安，

也愿你得着一切荣耀，因为只有你有能力应许，并借着基督成就这应

许。我们奉主耶稣基督的名祷告，阿们。 

https://healingwings.net/


弟兄姊妹，今天我们特别要思想的是第 35 节：“谁能使我们与基

督的爱隔绝呢？难道是患难吗？是困苦吗？是逼迫吗？是饥饿吗？是

赤身露体吗？是危险吗？是刀剑吗？” 

在我多年的牧会生涯中，我不止一次遇到这样的弟兄姊妹，他们

正经历危机，也许是信仰的危机，也许是灵性或道德的软弱与失败。

这些事情几乎每个人都会在某个时刻经历。有时它们非常隐晦，逐渐

渗透进生活中；有时它们则突然爆发，像一场巨大的灾变冲击我们的

生命。 

我记得有一位朋友在这样一段时期里挣扎。他说，他的现状让他

想起箴言 24 章 16 节，这节经文深深触动了他：“因为义人虽七次跌

倒，仍必兴起。恶人却被祸患倾倒。”他困惑地问自己：“我是哪一

种人？我是那七次跌倒仍能再起的义人，还是那被祸患击垮的恶人？” 

他挣扎于如何理解自己与神的关系，以及神如何看待他。  

我与这位朋友分享了一个我自己也常常用来安慰自己的真理：你

是罪人，神是救主；神是父，你是子。 这就是我们与神关系的根本本

质。祂不是我的“哥们儿”，我们不是平起平坐地相处。虽然圣经中

有时候称耶稣为我们的朋友，但更深的事实是：祂是救主，我们是罪

人；祂是父，我们是儿女。 

而义人之所以能不断跌倒又爬起，原因只有一个，就是路加福音

22 章 31~32 节所揭示的：“主又说，西门，西门，撒但想要得着你们，

好筛你们，像筛麦子一样。但我已经为你祈求，叫你不至于失了信心。

你回头以后，要坚固你的弟兄。”义人之所以能重新站立，完全是因



着基督的宝血与祂的代求。 

那么，可能有人会问：为什么天父要允许撒但有权柄来筛祂的儿

女呢？ 为什么这些事会发生？如果我是彼得，听到耶稣说“撒但想要

得着你”，我会希望主回答说：“我拒绝了。” 

然而，神有祂公义而荣耀的旨意，正如加尔文所说：“除非我们

对自己失去信心，否则我们永不会在神里面得着真正的信心。除非我

们先在自己里面被压下，我们的心就不会在祂里面被真正高举。除非

我们先在自己里面经历荒凉，我们就永不会在祂里面得着安慰。” 

《威斯敏斯特信仰告白》第五章关于神的护理这样解释：“至智

慧、至公义、至慈爱的神，有时会任凭祂的儿女一段时间落在多样的

试探和自己内心的败坏中：藉此惩治他们先前的罪，使他们认识自己

败坏的深度和内心的诡诈，好使他们谦卑；并使他们更紧密、更恒久

地倚靠祂来得着扶持，也让他们在未来更谨慎提防一切犯罪的机会，

并为了其他公义圣洁的目的。” 

神有祂的理由，祂有时放松那安全的绳索，让我们在某些方向上

前行，好使我们更深认识自己的罪，更深明白自己对基督的需要。 

我们在保罗身上可以看到一个显明的例子：撒但的差役竟成了神

手中的器皿，使保罗学习谦卑。保罗没有因苦难而抱怨，他祈求神挪

去这“刺”，但最后他甘心接受，并喜乐地说：“又恐怕我因所得的

启示甚大，就过于自高，所以有一根刺加在我肉体上，就是撒但的差

役，要攻击我，免得我过于自高。为这事，我三次求过主，叫这刺离

开我。他对我说，我的恩典够你用的。因为我的能力，是在人的软弱



上显得完全。所以我更喜欢夸自己的软弱，好叫基督的能力覆庇我。

我为基督的缘故，就以软弱，凌辱，急难，逼迫，困苦，为可喜乐的。

因我什么时候软弱，什么时候就刚强了。”(哥林多后书 12 章 7~10

节) 

如果我们回顾保罗的事工记录，我们会发现罗马书后半部分似乎

带着自传性质。他描述自己名声受损，饥饿，被人鞭打，无家可归，

被辱骂，被毁谤，甚至被看作世上的污秽（参见哥林多后书 6 章 4 节，

11 章中关于受鞭打、石头打、船坏、盗贼、劳苦、饥饿、失眠、焦虑

的记载）。 

属灵的力量与人的软弱在基督徒生命中形成了一种奇特的动态：

当你自以为刚强时，你其实是软弱的；当你承认自己的软弱时，你反

而刚强。只有通过认识并经历自己的软弱，基督徒才能得着那从神而

来的刚强。但我要强调：即便在软弱中，我们也绝不可认为自己失去

了神的爱和恩宠。 

保罗在本章提出一连串修辞性的问题：“这样，我们可说什么呢？

神若帮助我们，谁能敌挡我们呢？谁能控告神所拣选的人呢？谁能定

他们的罪呢？谁能使我们与基督的爱隔绝呢？”这些问题的答案，都

是要将我们的灵魂高举起来，让我们看见那无法被打破的神的预定与

救赎的链条。 

那些可以真正领受这些应许的人，能够确知：没有人能控告我，

没有人能定我的罪，没有任何事能使我与神的爱隔绝。 因为我们是神

拣选的儿女。我们之所以被纳入这荣耀的救赎计划，并非因为我们的



意志、善行或聪明（这是当今教会很流行的说法），而是因为神在永

恒中所立的旨意和预定： 

祂预知我们，预定我们效法祂儿子的模样；在适当的时刻祂呼召

我们，使我们称义（赦免我们的罪），并且我们的得荣耀在祂眼中已

然成就。 

想想保罗在无数试炼中的安慰，当他默想自己得救的起源时，他

能说：“我为何在这里？我为何相信？我为何被纳入神的子民？”答

案是：因为在创世以前，神就已经定意成就这一切。 

既然如此，保罗绝不会允许自己产生这样一种想法：他当前的试

炼竟能撕裂那藉着基督将他与神联结的永恒纽带。他深知，自己之所

以在基督里，是因为神在永恒中所立的旨意，并在历史中用祂的护理

成就出来。因此，在一切境况中，他从未怀疑自己是否在基督里。保

罗现在正在劝勉读者，也要这样思想。我们必须这样思考！ 

在这一切当中，保罗并没有轻描淡写地看待试炼的严重性，而是

把它们放在恰当的位置上。保罗问道：“谁能使我们与基督的爱隔绝

呢？”他提出的是“谁”，但紧接着给出的却是一系列无生命的名词。

这就显得特别有意思：这里的“谁”本该用“什么”更为恰当，可他

却用了“谁”。加尔文对此评论说，保罗说的不是“什么”，而是“谁”，

好像一切受造物和一切苦难都化身为一个个角斗士，举起武器向基督

徒冲来。 

而这连串反问的隐含答案非常明确：没有人，没有任何事，能使

我们与基督的爱隔绝。 



我上周已经提到过，现在再一次强调，未来可能还要再说：这包

括我们自己软弱的意志和动摇的信心。有人会说：“这些事不能让你

与基督的爱隔绝，但你自己可以离开祂。”但这恰恰违背了保罗的核

心目标，他要给予我们最大的确据：与神的恩典关系绝不会断绝。 

如果我们与神的联合是基于我们自己意志的力量，那么没有一个

人是安全的。我毫不怀疑，若不是神在永恒中所定的旨意，并用祂大

能的手在我们里面成就信心，当死亡、天使、掌权者、甚至地狱的势

力一同向我开火时，我必定会被彻底击溃。弟兄姊妹，我们需要从天

上来的帮助，而这帮助，神已经为我们预备了。 

到此，保罗已经从 33~34 节法庭场景的法律语言（“控告”“称

义”“定罪”）转向了我们救赎的驱动力：神的爱。 

我们当然应当爱神，爱基督，爱邻舍。但弟兄姊妹，请听我说：

我们的安慰不能建立在此之上。 我曾有一位好朋友，如今已事奉多年。

他曾说：“我不想陷在神学里，也不想纠缠教义，我只想教人如何爱

耶稣。”这话听起来很美好，这人也很可爱，许多年没见了，我想他

仍旧如此。但让我直说：我们确实应当努力爱神、爱基督、爱邻舍，

作为牧者，我也责无旁贷要引导会众去爱耶稣、爱人。 

然而，弟兄姊妹，必须常驻我们心中的首要信息，不是我们爱神，

而是神爱我们。如果要排优先级，我宁愿你首先明白神对你的爱，而

不是你对神的爱。 

有人说，《绿野仙踪》里巫师对铁皮人说：“心不是凭你有多少

爱来衡量，而是凭别人有多爱你。”如果那“别人”是神，那么这话



就再准确不过了。 

因此，基督徒的安慰不是建立在我们对别人的爱有多深，而是建

立在我们对神爱我们的长阔高深的认识与享受之上。 这也是保罗祷告

的重心，以弗所书 3 章 14~19 节说：“因此，我在父面前屈膝……求

祂叫你们能以和众圣徒一同明白基督的爱是何等长阔高深，并知道这

爱是过于人所能测度的。” 

弟兄姊妹，神的爱完全可以、也应该贯穿每一篇讲道、每一个主

日。如果我们要做一个系列来讲论神的爱，恐怕直到基督再来也讲不

完。但即便它的广阔和深度超乎我们测度，我们也不可因此而不去追

求领受它的高峰。那高峰是什么呢？神爱的顶点是什么呢？ 

我认为，答案在约翰福音 3章 16 节：“神爱世人，甚至将祂的独

生子赐给他们。”或者如耶稣在别处所说：“人为朋友舍命，人的爱

心没有比这个大的”（约翰福音 15 章 13 节）。这就是神向我们所展

现的爱的绝对高峰，基督为我们舍命。 

如果我们去问世上的人：“你认为神最大的爱心表现是什么？” 

我猜大多数人可能会回答：“结束疾病、饥饿或战争。”但恐怕极少

有人会想到：神最大的爱竟是预备了一个身体，让祂的儿子降世，为

我的罪被钉在十字架上。 这正显示出：我们根本不知道自己真正的需

要。而这也正是爱的真义：神不是满足人所想要的，而是成就祂知道

人真正所需的。 

因此，约翰福音 3 章 16 节说：神爱世人，“甚至将祂的独生子赐

给他们”。神赐下的，不是人以为想要的，而是神知道人必须要的，



祂的儿子，为人带来赦免与救恩。 

接下来，保罗提出那份爱无法被隔绝，并列出一份并不完全的清

单：患难、困苦、逼迫、饥饿、赤身露体、危险、刀剑。 简单解释一

下这些词：正如前面所说，保罗自己经历了这些苦难（除了刀剑，但

那也在不远处等着他）。 

这些苦难不是虚构的，保罗也不是对它们无动于衷。“患难”带

有压迫、挤压的意思，像踩压葡萄那样的压力。“困苦”指心里的窄

迫、焦虑，仿佛四面墙壁正在逼近。“逼迫”就是持续不断的骚扰与

追击，没有喘息。“饥饿”不是简单地等晚餐，而是长期营养不良的

虚弱。“赤身露体”暗示他不仅经历饥饿，还经历了寒冷与暴露的痛

苦。“危险”指充满威胁的处境，最后的“刀剑”，大概就是处决之

意。 

弟兄姊妹，保罗深知这些苦难带来的外在与内在的折磨，这些试

探会让人觉得：“神不再爱我了。” 但保罗说：“在这一切的事上，

没有任何能使我们与基督的爱隔绝。” 

弟兄姊妹，神的爱不是由你的感受来衡量的，不是由你现状的好

坏来定义的。 神已写下了祂的应许，用血立下了祂的约，任何事物都

不能使你与祂的爱隔绝，没有任何事！ 

结论就是： 神绝不听任何对祂选民的控告，因为我们已经因基督

的血被称义；没有任何定罪，因为基督已经死了、复活了，如今坐在

父的右边为我们代求。若神帮助我们，那些敌对我们的人和事，在深

思之下都显得微不足道。没有任何事能使我们与基督的爱隔绝。 



然而，有一个现实我们必须承认：人确实会走开。 保罗在这里所

用的“患难”和“逼迫”这两个词，正是耶稣在“撒种的比喻”中所

用的原词（马太福音 13 章 21 节）：“心里没有根，不过是暂时的，

及至为道遭遇患难（同一词）或是受了逼迫（同一词），立刻就跌倒

了。” 换句话说，背道并不是某种人为虚构的概念，而是圣经清楚陈

明的现实。 

那么，我们当如何理解呢？ 

回到 31 节：“神若帮助我们”，这里用了一个条件连词“若”。

这并不是一个普世性的宣告，也不是对所有受造之人的普遍安慰，而

是有条件的应许。我要大胆地说：如果有人离弃信仰，尽管他们曾有

过怎样的见证，他们从未真正属于这信仰。 

人们常常说：“我以前是基督徒，我去过教会。”但若我正确地

理解圣经，我必须更看重圣经的权威，而不是他们的自述。约翰在约

翰一书 2 章 19 节清楚说：“他们从我们中间出去，却不是属我们的；

若是属我们的，就必仍旧与我们同在；他们出去，显明都不是属我们

的。” 这正是撒种的比喻所描述的情形，他们进来了，但不是因真正

的原因进来。 

人可以离开教会，离开团契，离开群体，但他们无法离开那真实

得救的信心。重生不能被放弃。正因如此，保罗劝勉我们要“自己省

察有信心没有”（哥林多后书 13 章 5 节）。 

我盼望我们每一位说“我是教会成员，我相信圣经，我相信耶稣

为我而死，祂是我的主”的弟兄姊妹，这一切都是真的。但我们都需



要自省，确信自己是否真在信仰中。作为牧者，我常常带着这样的心

去观察群体中的互动，大多数时候，我因你们彼此的爱而喜乐，若不

是牧师，我自己也愿意在这里聚会。但有时，我在教会内外，在我属

灵的大家庭中，看到一些事，不是出于论断，而是会让我不禁停下来

想：他们真的明白吗？他们真的拥抱了这福音吗？ 

本周我读到一篇令人心碎的文章，讲述一位著名布道家的儿子的

见证。这位布道家我曾与他数次会面，甚至在众人面前温和地辩论过。

他的儿子在文章中自称为“背道者”。背道，就是离弃信仰、离开教

会的意思。 

这篇文章详细记述了他走向背道的历程，值得我们警惕。他说自

己几乎经过了所有异端的阶段才最终走向背道。第一步，就是否认神

的主权。他问：如果神真的全能，怎么会容许邪恶发生？于是，他在

心中将神贬为与魔鬼对等的存在，拒绝承认神的全权。 

接下来，在大学时期，当两位室友表明他们的性取向后，他开始

有选择性地阅读圣经，忽略一些经文，强调另一些。他说自己无法接

受圣经对某些群体的教导。 

随后，他走向普救论：他无法接受一位会把不信的朋友永远丢在

地狱里的神。他也开始否认神迹、否认基督复活、否认基督是唯一的

救赎之路。最终，在一次骑行事故后，他彻底放弃了信仰，躺在病床

上说：“死了就什么都没有了。” 

这是极其悲哀的见证。但更令我警醒的，是文章开头几乎随意的

一句话：他回忆自己高中时信主，是因被一种社群感、彼此相爱的承



诺、推动公义、改变世界的使命所吸引。他说：“我想离开那些在图

书馆后面抽烟的家伙，加入这些看起来做善事的群体。” 

弟兄姊妹，追求群体、彼此相爱、推动公义、改变世界，这些本

身都是好事，也应是我们基督徒当行的事。但它们不是福音本身。 

那人接着说了一句刺穿灵魂的话：“所有那些关于教义、关于耶

稣的死和复活的东西，并不是我信仰的吸引力。” 

弟兄姊妹，如果耶稣的死与复活不是你最大的宝藏，那你的心仍

在爱世界，你的灵魂极其危险。 若我们只是被群体氛围或道德理想所

吸引，而非基督的十字架，我们便极易开始像与那偷窃、杀害、毁坏

者私通的人一样，用扭曲的方式解读圣经，最终走向灭亡。 

因此，当有人说：“我是基督徒，但我认为某种生活方式没问题”

或“我不接受圣经关于神的某些说法”，我担忧这背后是一颗不肯降

服的心。一个真正重生的人，不会公然拒绝圣经所启示的神。若他这

样做，最终的结局就是死亡。 

弟兄姊妹，能宣告“没有任何事能使我与基督的爱隔绝”的人，

必是那弃绝一切自恃，承认自己罪孽、软弱、无力，并完全投靠圣洁

之神的人。我们的智慧与救恩，只在基督与祂的话语里。 

让我们祷告： 

在天上的父，我们为你那荣耀的应许献上感恩：没有任何事能使

我们与基督的爱隔绝。感谢你，连我们的信心也是你所赐，使我们在

其中被保守。求你救我们脱离那愚昧的念头，以为信心是我们自己的



贡献，免得因此自夸或陷入惧怕。让我们从始至终都认出：我们属于

你，是因你的爱、你的大能、你差遣你儿子的牺牲。父啊，我也特别

为在座的每一位祷告，愿他们没有一人把基督的死与复活看作次要，

而是将之视为盼望的根基。求你使我们一切的善行、参与群体的事奉，

都流出于对你在基督里大爱的认识，而非孤立地存在。让我们深知：

若不认识你的爱，我们便不懂得什么是爱。 

奉耶稣的名祷告，阿们。 


