
healingwings.net 

罗马书系列讲道 76 

神的目的（二） 
罗马书 8 章 28~30 节 

维保罗牧师 2014 年 5 月 25 日 

翻译：甘晓春 2025 年 7 月 28 日 

 

弟兄姊妹，欢迎大家。请翻开圣经到罗马书第 8 章。我们正在进

行一个简短的三部分系列信息，每一部分都聚焦在一节经文上。虽然

起初并不是打算这样来安排，但在研读过程中我发现这样的方式反而

能帮助我们更深入地思想。这几节经文与前一节关于祷告的内容（罗

马书 8 章 27 节）紧密相连，最终也将引领我们进入罗马书第 8 章下半

段那极为壮丽的论述。保罗在那里说：“既是这样，还有什么说的呢？”

接着展开了圣徒所能享受的最美好的段落之一。 

现在，让我们先来看罗马书 8 章 28~30 节：  

“我们晓得万事都互相效力，叫爱神的人得益处，就是按他旨意

被召的人。因为他预先所知道的人，就预先定下效法他儿子的模样，

使他儿子在许多弟兄中作长子；预先所定下的人又召他们来，所召来

的人又称他们为义，所称为义的人又叫他们得荣耀。” 

这就是神的话语。让我们一同祷告： 

在天上的父啊，当我们预备心来领受这奇妙的信息时，求祢让我

们在其中得着安慰，在人生的各种争战与艰难中找到避难所。求祢帮

https://healingwings.net/


助我们正确地明白祢的话语，也求那感动使徒保罗写下这些话的圣灵，

今日来亲自教导我们的心。父啊，求祢赐我们乐意的心，让我们专注

地思想这些话语。奉主耶稣的名祷告，阿们。 

上次我们已经探讨了罗马书 8 章 28 节的一部分，这次我们要从那

里继续，进入 29 节。28 节告诉我们：神有一个明确的计划，他正在

使用“万事”朝着美善的结局推进，使徒说，“万事都互相效力，叫

爱神的人得益处”。我们讨论过，在人生的艰难中，神并不是等到第

三个时辰、第九个时辰，甚至第十一个时辰才介入，也不是在困境发

生后像救援队一样赶来善后，试图从糟糕的处境中尽力挽回一些价值。

不是这样的。我们在历史的进程中所经历的一切，其实都出于一个荣

耀而仁慈的计划。 

我们的信仰告白中对此有一个非常精炼的表述：“神从永恒以来，

按着自己最智慧、至圣的旨意，自由且不变地预定一切将要发生的事。”

我实在想不出比这更令人安慰的简短陈述了。如果我们对神有正确的

认识，对祂的作为有正确的理解，就会明白：我们的天父不仅仅是带

领我们度过风暴，他更是风暴的创造者。但神手中的工作就像一幅极

为精巧的艺术品，虽然笔触在我们看来常常是随意的，甚至是令人震

惊的，但其实每一笔都在他的完美设计中。 

这让我想起一种艺术表演：有些画家在舞台上伴着音乐作画，你

看他东涂一笔、西画一笔，似乎毫无章法，你完全不明白他在画什么。

直到最后一刻，他把画布旋转过来，你才突然看清那是一幅极其美丽

的作品。弟兄姊妹，我要说，将来在永恒里，这正是我们要经历的：

神要让我们“翻转”过来，真正看见他在我们身上所作的一切。 



这一切奇妙而难以辨认的艺术，正是为叫爱神的人得益处——也

就是为基督徒的益处而设计的。所以这不是一幅仅供欣赏的画，而是

与我们息息相关的作品，其目的就是成就我们的益处。 

然而，如果我们对益处抱有错误的理解，就会失去这节经文的丰

富内涵。那么，保罗在这里所说的益处究竟是什么？他在说“按他旨

意被召的人”，那么神的旨意究竟是什么？这个词“旨意”，在原文

里指的是“预先计划好的事”。神确实有一个明确的计划，有一个永

恒的旨意。那么，这个计划是什么？作为基督徒，我们如何在其中成

为如此核心的部分，以至于能看见万事朝着我们的益处运行？ 

如果我们把这节经文理解为：最终我会得到我所想要的，或者我

的梦想一定会实现，那就是对它的误解。这也是很多人引用这节经文

时的思路。但保罗所说的益处远远超越这些。比如，我最小的孩子这

周问我：“我们在天堂能不能飞？”我也记得小时候想过这个问题，

觉得能飞挺酷的。但我曾读到一位神学家说：“天堂是为预备好的人

所预备的地方。”所以，与其纠结于在天堂是否能飞，不如确信一件

事：神必预备我们，使我们在他荣耀里得着完全的满足，如果我们真

的需要飞才能快乐，那时我们就会飞。 

这也提醒我们：不要像孩子一样，把某个我们想要的东西硬塞进

罗马书 8 章 28 节里，以为那就是益处。作为成熟的基督徒，我们必须

更深入地去思想。 

当我们进一步看罗马书 8 章 28 节的上下文时，会发现保罗紧接着

将这一伟大的应许与一项重要的教义连接起来。许多人喜爱 28 节，却



对 29 节感到不适。事实上，29 节不仅挑战自然人的心思，甚至常常

在教会内部也不受欢迎。今天，我们要进入这节“不受欢迎”的经文。 

读经时，我们常常会碰到一些让人困惑甚至难以接受的段落。其

实，正是这些与我们直觉最冲突的经文，最有可能成为改变我们、塑

造我们的经文。问题不在于圣经，而在于我们自己，或在于我们对这

些经文的误解。 

保罗在这里要带领我们进入一个令人得安慰的真理：我们的祷告

（罗马书 8 章 27 节）是借着圣灵按神的旨意所发出的，因此它们必然

得着完全的回应；历史上所发生的一切事，无论好坏，都是在神完美

的设计中为着他儿女的益处而运行。而现在，保罗更要从神圣且永恒

的角度来解释：这一切是如何落实在你我身上的。 

于是 29 节这样说：“因为他预先所知道的人，就预先定下效法他

儿子的模样，使他儿子在许多弟兄中作长子。” 

这段经文是“恩典教义”（也称“加尔文主义”）的重要论据之

一。如果你是加尔文主义者，可能会很想在这里停下来，做一场系统

性的辩护。但我希望我们先不要停留在辩论，而是扎根于这段经文本

身所要给予的鼓励和安慰。圣灵赐下这些话语，不是为了给我们一个

争论的战场，而是为了坚固我们的信心。 

我认为“恩典教义”应当被呈现为一种祝福，而不仅仅是一套辩

论的论据。保罗在本章前面罗马书 8 章 18 节提到“现今的苦楚”，这

些教义正是为了让神的儿女在苦难中得着纯粹的安慰与坚固，使我们

可以在患难中被扶持，得以忍耐。但要得到这样的力量，我们必须充



分理解这一节经文，否则我们很难真正明白：神怎样在万事中行善，

怎样在苦难里坚固我们。 

保罗在此收紧了他的论述，免得我们对神的作为产生错误的理解。

要做到这一点，我们必须去掉那些人加在经文上的先入之见。换句话

说，这节经文所呈现的神，比许多人所能接受的神更为主权至高。所

谓“至高主权”，就是完全掌管一切，正如我们的信仰告白所说：“神

自由且不变地预定一切将要发生的事。”甚至人的心都在神手中，正

如所罗门所说：“王的心在耶和华手中，好像陇沟的水，随意流转”

（箴言 21 章 1节）。 

然而，很多人不愿意承认神如此掌管万有，他们会试图把这节经

文搅拌进一种我们更容易接受的解释里，一种以人的自主为中心的理

解。比如，29 节开头那句话：“因为他预先所知道的人”，自教会历

史以来便引发了无数争论。我第一次信主时读到这节经文，也产生了

同样的问题：“这是什么意思？”有一位带领我信仰成长的导师告诉

我一个非常流行的解释：这句话的意思是，神透过“时间的长廊”预

见了某个人将来会做的选择，因此，基于他所预知的决定，就预定那

人得以效法他儿子的形象。 

这种解释非常普遍，大意是：神预见你将来会选择他，于是才预

定你。这样的看法在今天的文化中尤其流行，存在于多种神学体系中：

白拉纠主义、半白拉纠主义、阿民念主义、莫林主义，甚至“开放神

学”等等。它们的共同目标是：避免神将自己的旨意强加在人身上。 

但这种看法伴随着一个严重的问题：它必须重构罪的本质以及罪



对人心的败坏程度。换句话说，如果神只是预见哪些人会主动选择他，

那这些人必须天然具有作出正确选择的能力。然而，圣经的教导却恰

恰相反：天然人完全无能选择神。保罗在罗马书 3 章 10~12 节说：“没

有义人，连一个也没有。没有明白的，没有寻求神的。都是偏离正路，

一同变为无用。没有行善的，连一个也没有。” 

换句话说，如果神只是往“时间长廊”里去寻找那些会主动寻求

他的人，那他看到的必然是一条空荡荡的长廊，没有人会去找他。这

也让所谓“预知选择”变得毫无意义：如果人能够凭自己选择神，那

神还需要拣选和预定吗？ 

有些人意识到这个困境，便提出所谓“先行的恩典”：圣灵向所

有人施予某种普遍的恩典，好让罪人从无能的状态中稍微恢复一些能

力，再由人自己决定是否接受救恩。但这种观点的最终结论仍是：决

定权在于人，圣灵只是把果子放在我们眼前，至于是否伸手去摘，完

全取决于我们自己。 

然而，保罗告诉我们，我们并非只是“无力的罪人”，而是“死

在过犯罪恶之中”的人（以弗所书 2 章 1节）。我们不是在水中挣扎

的溺水者，而是已经沉在池底的尸体。你可以往水里扔多少救生圈，

但死人是不会伸手去抓的。我们需要的是复活，不仅仅是帮助；耶稣

也不只是个救生员，而是叫死人复活的主。 

因此，这种“神预见人选择”的说法无法回答一个根本问题：若

不是神亲自有效地改变人的心，使罪人必然接受基督，那么罪人凭什

么作出正确的选择？到底是什么让你、让我开口呼喊：“阿爸，父啊”？



若答案是自由意志，那自由意志本身就成了一种无因之因，成了救恩

的决定性因素，这与圣经所启示的恩典救恩相悖。 

这正是我们低估了神在救恩中的作为，也低估了父神对我们无限

的爱。“因为他预先所知道的人”绝不仅仅是指神像个无误的预言家，

事先知道某件事将发生。这句话是个人性的，意思是：神认识你，认

识我。圣经中提到神认识某人时，这认识是指神与他所拣选之人之间

那永恒的、立约的爱，一种承诺要爱、要成就的关系。 

比如，神呼召耶利米为先知时这样说：“我未将你造在腹中，我

已晓得你。你未出母胎，我已分别你为圣。我已派你作列国的先知”

（耶利米书 1章 5 节）。这不仅仅是“神知道将来会发生什么”，而

是神以祂的爱和主权，早在耶利米未成形之前就已经拣选并分别他出

来。 

从亘古以来，神就认识了耶利米。他分别为圣他，命定他，在这

个例子里，是命定他作先知。神认识某人，并不是像收集信息一样，

把一个人的过去、现在、未来写进履历表而已。 

在阿摩司书 3章 2 节，神对以色列说：“在地上万族中，我只认

识你们。”这难道不令人惊讶吗？神是在对以色列说：“在地上的万

族中，我只认识你们。”我们难道可以得出结论，说神对周围列国一

无所知吗？当然不是！祂当然全然知道一切，但那不是同一种认识。

在这里，认识是一种极为个人化的、亲密的、充满爱的、立约性的认

识。 

同样地，神自亘古以来，以这样的方式认识了你，认识了我。祂



命定我们不至停留在罪中，而是要使我们，弟兄姐妹们，被模成祂儿

子的形象。这是神在创世以前就为你、为我所做出的决定。 

祂预定了我们。这个词如今已成为一个颇具争议的词，不是吗？

只要在查经班里提到预定，你就会看见有人翻白眼。我常开玩笑说，

圣经学习时人们因听到预定而叹气、呼气太多，可能才导致全球变暖

呢！为了地球安全，干脆别再讨论预定吧！ 

然而，这个词确实出现在圣经里，不是吗？不是我硬加进去的，

也不是我说“这里加个预定会不错”。既然它是圣经的话语，我们就

不该为保全表面的和睦而刻意回避它。我们当然要尽力与人和睦，但

不能以牺牲神的话为代价。 

那么，预定究竟是什么意思呢？它的意思正如字面所显明的那样。

在希腊文中，这个词意为“在前”或“预先”，词根意为“明确划定、

决定”。所以预定就是：神预先明确地界定和决定了我们的结局。保

罗在以弗所书 1 章 11 节说：“我们也在他里面得了基业，这原是那位

随己意行作万事的，照着他旨意所预定的。” 

换句话说，神对你有一个目的，对我也有一个目的。祂要带你到

一个地方，要带我到一个地方，祂必成就祂所开始的工作。祂动用祂

的大能，在整个受造界中运行，使我们达到祂所命定的善意结局，而

祂绝不会失败。 

请注意，保罗与圣灵在这里提及“预定”和“预知”并不是为了

激起争辩，或给我们提供逃避的借口，因为它似乎触碰到我们对人类

自由的敏感。人们不喜欢这个概念，因为他们会说：“我可不是木偶，



我也不是机器人。”然而，在这段经文中，保罗对我们的比喻并不是

机器人，而是什么？是泥土。 

下一章保罗会说，我们就像陶匠手中的泥，神随自己的意思塑造

我们（罗马书 9 章 21 节）。这不是为了贬低我们，而是为了叫我们安

息：知道神的计划是稳固的。 

想想前文的脉络：为什么保罗要在这里提到预定和预知？是为了

让我们心中得享安息：正如我们的祷告借着圣灵被炼净、被成全一样

（罗马书 8 章 27 节），我们生命中的每一件事也都在神的手中，最终

是为爱神的人得益处。神在从亘古以来就制定了一个不可改变的计划，

要使那些祂所认识的人被模成祂儿子的形象。这是必然成就的计划。 

弟兄姐妹，你明白这意味着什么吗？这意味着：我们并不是任凭

偶然。我们的命运不是交由机会与人的技巧来决定。人类天生喜欢赌

博，喜欢掷骰子，喜欢摸牌，看自己能否凭一点运气加上自己的智慧

去赢一局。但我们绝不希望将永恒的命运交给这样的赌博！永恒的归

宿不能像玩“大富翁”一样任意博弈。 

神要我们在这段经文中明白：祂早在我们存在之前就认识了我们，

祂已经决定要将我们带到一个地方，而且必定把我们带到那里。因此，

当我们在受苦时，可以有这样的确信：神既然在创世以前就认识了我

们，就必不失败地把我们带到祂所预定的终极美好之地。 

那么，这终极的美好是什么呢？29 节告诉我们：神在我们里面所

做的工作；30 节则会告诉我们：祂为我们所成就的工作（我们下周会

谈论）。 



现在先来看 29 节：一切万事所带来的最终益处，就是神所预定要

成就在所有信徒身上的事，那就是“效法他儿子的形象”。 

这最终指向什么？指向复活的终极状态。腓立比书 3 章 21 节说：

“他要按着那能叫万有归服自己的大能，将我们这卑贱的身体改变形

状，和他自己荣耀的身体相似。”哥林多前书 15 章 47~49 节也说：“头

一个人是出于地，乃属土。第二个人是出于天。那属土的怎样，凡属

土的也就怎样。属天的怎样，凡属天的也就怎样。我们既有属土的形

状，将来也必有属天的形状。” 

所以，弟兄姐妹，神在做什么？祂正在把我们变得像耶稣。但这

种“效法基督”并不限于末日复活的那一刻，不仅仅是将来得着荣耀

的身体。神的工作不仅如此。祂并不是说：“你们忍耐吧，等最后一

天我会给你们一个新身体，你们在天上就好了。” 

祂现在就在做工。保罗在哥林多后书 3 章 18 节说：“我们众人既

然敞着脸，得以看见主的荣光，好像从镜子里返照，就变成主的形状，

荣上加荣，如同从主的灵变成的。” 

这正在发生，是一个正在进行的事实：我们正被改变，模成那同

样的形象。保罗继续说，“荣上加荣”，因为“这原是从主，就是那

灵变成的”（哥林多后书 3章 18 节）。所以，是神的灵在改变我们。 

这无疑出自使徒那颗牧者的心。我想，凡关心他人灵魂的人，无

论是父母、牧者、长老，或任何属灵关怀者，在某种程度上都能体会

保罗在加拉太书 4 章 19 节的情感：“我小子阿，我为你们再受生产之

苦，直等到基督成形在你们心里。”这是何等强烈的牧者情怀！神藉



着圣灵在我们里面塑造基督的形象，保罗为此忍受“生产之苦”，直

到基督在他的听众心里成形。 

弟兄姐妹，当你环顾左右，或是自我省察时，你是否在问自己：

我真的正在被塑造成基督的样式吗？这件事在我身上发生了吗？我是

否愿意拥抱那些必经的艰难，好使这种改变在我里面成就？这绝非一

件轻松愉快的事。 

希伯来书 12 章 11 节说得很清楚：“凡管教的事，当时不觉得快

乐，反觉得愁苦。后来却为那经练过的人，结出平安的果子，就是义。” 

从亘古以来，神就认识了我们，并决定要使我们像耶稣，那完美

的人类。祂正在使用万事、全然的受造界来操练我们，把我们带到那

里。 

我用一个或许不完美的比喻来说明：这就像在练习跳远，我们在

助跑，神一边教我们如何跑，一边在跑道上设下障碍，教我们如何面

对挑战。祂不断在训练我们，当我们跨出跳板、跃起，也就是当我们

跨越约旦河时，祂就完成那最后的工作，把我们卑贱的身体改变为荣

耀、圣洁的身体。 

而此刻，我们仍在旷野中，被呼召去奔跑，且要忠心地奔跑，要

认识到神对我们每一个人都有一个永恒、无限、圣洁的计划，这计划

包括了你我在今生必须经历的每一件事。 

再回到罗马书 8 章 28 节所说的“万事都互相效力，叫爱神的人得

益处”。让我挑战大家换一种思路：这个“益处”并不单指事情的结



果变好，而是指我们灵魂的操练与改变。许多人将这节经文理解为“事

情终究会好转”，但保罗所说的“益处”是：我们被模成基督的形象。

神的目标不是让事情变得更好，而是让我们变得更新。整个受造界都

是神的课堂，而我们是祂的学生。祂会信实地训练我们，祂不会因训

练而疲倦，也不会因我们而挫败。 

作为教练，我自己也带孩子的队伍。和一群十五岁的男孩在一起，

有时就像在带十二只活泼的拉布拉多犬一样。我常对妻子说，做教练

不能有坏情绪，必须保持热情，准备好课程，吹哨子、观察、指导。

但老实说，有时我会假装喝水，只是为了从“他们完全不听指令”的

情景里暂时缓一口气。 

而神不同。祂是那位训练我们的教练，拥有无限的知识、智慧与

能力，完全知道要将我们带向何方。我们生命中的每一项“训练”，

每一个操练与试炼，都是为成就祂的目标：使我们模成基督的形象。 

因此，我们不能像那些抱怨训练计划的运动员一样埋怨神。祂必

信实地训练我们，必完成祂所开始的工作，直到我们像基督，那“长

子”，我们众弟兄中的首生者，一同进入荣耀。 

而保罗将在下一节经文中进一步展开这荣耀的内涵，我们下周将

继续探讨。 

让我们祷告： 

天父，我们常常容易因日常的境遇而烦躁抱怨，但我们知道主耶

稣，你并非不能体恤我们的软弱，因为你也曾凡事受过试探，只是没



有犯罪。 

我们感谢你，因你正在使用一切受造之工来塑造基督在我们里面

的形象。求你赐我们恩典，使我们能如雅各所说，在各样的试炼中以

大喜乐为怀。 

求你赐我们那出于认识你的平安，使我们确信，这一切并非偶然，

而是你在我们心中、生命中、灵魂里所行的工，是你在创世以前就已

决定的计划，必然成就。 

愿这样的认识，赐我们力量去忍受各种试炼，直等到基督成形在

我们里面。 

我们奉主耶稣基督的名祷告，阿们。 


