
healingwings.net 

罗马书系列讲道 152 

与我同工 
罗马书 16 章 3~5 节 

维保罗牧师 2017 年 10 月 29 日 

翻译：甘晓春 2025 年 11 月 8 日 

 

今天我们要查考罗马书第 16 章，第 3 到第 5节。请大家翻开圣经，

听神的话： 

“问百基拉和亚居拉安。他们在基督耶稣里与我同工，也为我的

命，将自己的颈项，置之度外。不但我感谢他们，就是外邦的众教会，

也感谢他们。又问在他们家中的教会安。问我所亲爱的以拜尼土安。

他在亚西亚是归基督初结的果子。” 

这是神的话。我们一起祷告： 

天父，我们祈求祢借着祢的话语和圣灵，亲自牧养我们的心。求

祢赐给我们智慧，使我们成为良善、忠心的儿女。求祢用祢的道滋润

我们，使我们能成为祢和他人的祝福。奉主耶稣的名祷告，阿们。 

我曾看过一部电影，说实话并不是一部特别出色的电影，因为我

对剧情几乎毫无印象，唯一记得的就是其中一个场景。那是一支训练

有素、所向无敌的精锐部队，他们被运送到某个战场，准备投入一场

注定要赢的战斗。我记得当时心想：这些人一到战场，肯定会赢。他

们看起来完美无缺，被装在那种银色的油罐车后面，也许是为了隐藏

https://healingwings.net/


行动，看上去只是普通的运输车。他们要出其不意地出现，然后打开

车门，照着他们所受的训练去战斗。 

我记得那个画面，因为那时天气寒冷，大雪纷飞，几乎是暴风雪。

可惜那些卡车司机没有注意到，他们正行驶在冰面上，那并非只是冰，

而是一整片冰封的湖面。就在所有车辆驶过冰面时，冰层开始开裂，

结果每一辆卡车都沉入湖底，那些训练有素、精通战术的士兵，全都

葬身冰冷的湖水中。这就是我对那部电影唯一的记忆，而那是三十年

前的事了，但那一幕至今让我印象深刻。我希望你们把这个画面留在

心里。 

我们如今来到罗马书的结尾，这卷书被许多神学家视为使徒保罗

的巅峰之作。当然，圣经的每一卷都是神的话语，但罗马书是极其系

统、完整的神学论述，几乎可以说是保罗的系统神学。其中包含了罪、

护教、信心、行为、称义、末世、成圣、教会论等各方面的教义，几

乎无所不包。 

除了十七到二十节中短短几节警告教会中分裂之事以外，第十六

章几乎全部都是问安、致意。看似一些琐碎的社交用语，却常常成为

我们那“沉重的神学卡车”所忽略的薄冰。我们往往没有意识到，这

些微小的举动，一张感谢卡、一句生日问候、一声关切的安慰、一抹

温暖的笑容、轻轻拍肩的鼓励，或是记得某人曾与你分享的忧虑、并

再次提起，这些看似平常的小事，其实意义重大。哪怕只是一个点头、

一个眼神的确认：“我知道你在这里，我很高兴见到你。”这样的细

微举动，往往能带来天壤之别的影响。 



几乎整章经文都在讲问安。保罗说：“问百基拉和亚居拉安，他

们在基督耶稣里与我同工。” 

我们需要明白，保罗所说的问安，并不是我们平时那种日常寒暄。

当我们遇见人时，常常会说：“嗨，你好吗？”、“最近怎么样？”

其实我们并不期待对方真给出详细的回答。比如不久前我在超市结账，

收银员微笑着问我：“你好吗？”我心想要不试试看，于是就真的跟

她讲了我整整一周的经历。结果她明显没什么兴趣，毕竟在那样的场

合，她并不是真的在问。我们都明白，有些场合下的“你好”只是礼

貌，而非邀请深入交谈。 

然而，使徒保罗所说的问安，却远不止如此。这种问候源自更深

的连结，是信徒之间属灵的合一，是出于彼此在基督里的团契。这种

问候是丰富的、深切的，因为我们彼此都是在基督里永远的弟兄姐妹。

保罗称他们为同工，就是在同一战场上并肩作战的人。 

上周，我们教会请到一位来自中国的同工潘牧师来讲道。我今年

早些时候在一所中文神学院与他相识。虽然他提到自己牧养的教会只

有几百人，但他的影响力远不止于此。事实上，他的服事触及极广，

甚至带着某种公开的秘密，因为他的工作并不总是被当地政府所容许。

他长期与贫穷、执法压力、异端邪教和无神论的马克思主义对抗。如

今的局势比我十多年前去中国时更为艰难。熟悉他事工的人告诉我，

将来历史书上一定会记载他的名字。 

所以，当我在餐厅见到他时，我不可能只是轻描淡写地说一句：

“嗨，你好吗？”当他看到我时，立刻笑容满面，张开双臂拥抱我；



那种喜悦、那种激动是真实的。我们彼此都满心欢喜，那就是保罗所

说的问安。那是一种属灵同袍之间的问候，因为我们一同在属灵的战

场上。 

我希望在座的每一位，当你走进教会时，也能有这样的感受：我

们都是在基督里的同工，同属一支军队，彼此激励、互相扶持。 

保罗特别提到“百基拉和亚居拉”。他们是一对犹太夫妇，信了

主，和保罗一样是制造帐篷的手艺人。因罗马皇帝克劳狄下令驱逐犹

太人，他们曾被迫离开罗马，如今又回到了那里。他们与保罗相交甚

久，灵命扎实、神学健全。我们之所以知道他们神学好，是因为他们

能帮助纠正亚波罗的教导，那位口才出众、精通圣经的传道人。 

在圣经中提到这对夫妇的六次当中，有四次是先提到“百基拉”，

后提到“亚居拉”。有学者指出，在希腊文中，句子的顺序常常带有

强调意味，因此保罗先提“百基拉”，可能暗示她在神学上更为敏锐。

当然，这并非定论，但这一细节也常被一些主张女性可以担任牧师或

长老的人所引用。 

既然我已经好几周没在讲台上讲道了，那今天就借这个机会稍微

“搅动一下水面”。因为这段经文常被拿来讨论女性事奉的问题，所

以我想在这里澄清几点。 

首先，我认为教导神话语的人，必须谦卑地接受来自女性的神学

指正。若有姊妹打开圣经，与我讨论或质疑我的讲解是否准确，我不

该因为她是女性就忽视她的意见。 



亚波罗虽是出色的讲员，但使徒行传 18 章 26 节记载：“他在会

堂里放胆讲道，百基拉，亚居拉听见，就接他来，将神的道给他讲解

更加详细。”有意思的是，在这一节经文中，“亚居拉”的名字反而

排在前面，不过这个细节怎么理解，大家可以自己斟酌。无论如何，

百基拉也参与了这次教导纠正的过程。 

亚波罗虽有口才、懂经文，却尚未完全明白真理；而百基拉和亚

居拉因与保罗相交多年，属灵见识成熟，于是将他带到一旁，耐心讲

解神的道。 

因此我相信，女性指出神学上的偏差是合宜的。虽然我们教会并

没有女性长老，但我必须说，这不是奉承，若我持有允许女性任职长

老的立场，那么在我们教会中，确实有许多姊妹会成为极优秀的长老。

并不是说女性在思想或本质上有什么问题，完全不是这样。这一切乃

是出于神的设立，是神在圣经中所启示的真理。 

我要说的是：当一位姊妹带着打开的圣经前来，与教导者讨论他

的讲解是否准确时，那位教导者理应谦卑聆听。 

不过要注意，经文中特别提到，他们是“把亚波罗带到一旁”，

也就是说，这是在私下进行的，而非公开的场合。并不是一种正式的

审查或公开对质，而是私下的、非正式的劝勉和讨论。这种方式毫无

不妥。 

但我们也要看到，许多人试图借此经文来论证女性可以担任牧师

或长老，这却是经文中并未提及的。保罗并没有说百基拉担任牧师或

长老的职分；从经文本身，也无法推论出这样的结论。无论在这一段，



或在其他称赞女性在事奉上贡献的经文中，都没有赋予她们牧职的职

分。即便在她纠正亚波罗教导的记载中，那也是在私下进行的。 

我不想在这点上偏离保罗在罗马书末尾的主要论点，但我必须指

出：圣经中关于牧师、长老和执事的职分，确实是限定于男性的。 

受时间所限，我只能简要说明，这在圣经中既是隐含的，也是明

确表述的。从隐含的角度来看：旧约中以色列的十二支派皆由雅各的

十二个儿子而出，虽然他也有女儿；到了新约时代，十二使徒、各地

的长老、牧师也全是男性。这种一致性并非偶然。由此我们可以推论，

圣经暗示这些职分是由男性担任。 

但圣经不仅仅是隐含，甚至明确指出这一点。在提摩太前书 3 章

2 节，使徒保罗清楚地教导说：“作监督的，必须无可指责，只作一

个妇人的丈夫，有节制，自守，端正。乐意接待远人，善于教导。”

这里并没有使用性别中立的字眼。有时圣经提到“人”，可指任何人，

不论性别；但此处用的却是明确的性别词汇，直译是“作一个女人的

男人”。这不仅适用于长老，也同样适用于执事。 

当然，有人反驳说，那是因为在第一世纪的罗马社会，女性地位

低下、教育程度低，被视为男性的附属，因此圣经那样规定只是顺应

当时文化。而如今社会不同，女性受教育，有能力，所以这些限制已

不再适用。 

我曾亲耳听过类似的论调。有一次我在一处亲戚家的公共泳池旁

看书，旁边几位女士在谈论她们教会的事。我坐在她们身边，听见她

们说：“我觉得现在让女性做牧师没问题，因为在古代，女人没受教



育；可现在受教育了，所以不一样。” 

我当时真想参与讨论，但最终没插话。不过我心里第一个念头是：

圣经使徒行传 4 章 13 节明明说，众使徒在文化意义上都是“没有受过

教育的小民”；而第二个问题是：若说保罗与耶稣不让女性任长老，

只是因为顺从当时社会的偏见，那等于说他们屈从于文化错误。这显

然站不住脚。 

事实上，耶稣在世时，几乎处处挑战文化偏见。他在雅各井旁与

撒玛利亚妇人谈话，她是女人、是名声不好的女人、又是撒玛利亚人，

这一幕本身就是彻底打破社会界限的行为。耶稣也因多次与女性交往、

关怀妇人而被人非议。可见祂绝不会被文化错误所左右。 

而保罗更不是被文化束缚的人。就在我们今天读的罗马书第 16

章里，他多次称赞并高度重视女性在教会中的服事与价值。 

所以我要总结这一点：女性担任牧师或长老的观点，根本上是让

当代文化影响凌驾于圣经释义之上，这是文化说服胜过圣经权威的结

果。 

接着我们看第 4 节。保罗说，百基拉和亚居拉“为我的命将自己

的颈项置之度外”。虽然经文没有具体说明他们在何时为保罗冒险，

但从保罗和众外邦教会对他们的感激之情可以看出，那事件极为重大。

他们确实冒了生命的危险，这不是比喻，而是真实的。 

基督信仰在许多文化中本就是危险的事业。在哪种文化中信仰会

变得危险？我会说，凡是由无神、掌权的人统治的社会，信仰迟早都



会变得危险。也许不是立刻，但终将如此。 

不仅在古代，今天仍有许多弟兄姐妹因信仰冒生命之险。愿意为

主而死，一直是圣经中信心的标志。保罗自己也多次提到他如何将生

命置于危险之中，最后甚至为信仰殉道。 

而当我们这些身处西方社会的牧师读到这样的经文时，总有一种

距离感。因为在座的各位，几乎不可能真的要为信仰舍命。那么，我

们该如何应用这段经文？我们是否只需庆幸自己“活在安全的时代”？

还是心想：“如果我生活在那样的年代，我也会忠心到死”？ 

约翰一书 3 章 16 至 18 节给了我们一个试金石：“主为我们舍命，

我们从此就知道何为爱；我们也当为弟兄舍命。凡有世上财物的，看

见弟兄穷乏，却塞住怜恤的心，神的爱怎能存在他里面呢？小子们哪，

我们相爱，不要只在言语和舌头上，总要在行为和诚实上。” 

这段经文令人深思。约翰说，耶稣为我们舍命，我们也当为弟兄

舍命；但接下来的应用却不是叫人真的去死，而是说：若见弟兄有需

要却不去帮助，那就是没有爱的表现。换句话说，真正舍命的生活方

式，就是以实际行动去爱、去付出、去帮助。 

有一次我们问一位预备受按立的弟兄：“基督的受难是从什么时

候开始的？”人们通常会回答：从客西马尼园的背叛开始，或从戴上

荆冠、被钉十字架时开始。而受难的核心当然是父神的忿怒倾倒在子

身上，祂替我们承受了刑罚。 

但有人指出一个重要的事实，我认为极有道理：基督的受难，其



实从祂道成肉身的那一刻就开始了，当祂离开荣耀，降世为人时，就

已经开始了祂的受苦。 

受苦从他成为我们的一员时就已经开始了，就在他进入这世界的

那一刻。你看，耶稣不只是为我们而死。我们当然知道，他的死是他

事工的顶点，是他救赎工作的高潮。但他不仅仅是为教会而死，他也

是为教会而活。 

我现在的日程上安排了好几场婚礼，我想大概有五场吧。我常常

与这些年轻的准新人坐在一起，在我的办公室里谈论婚约。其中有一

条是这样的：丈夫要爱妻子，如同基督爱教会，为教会舍己。那么，

这到底意味着什么呢？这句话的意思其实非常深刻，耶稣是为着祂的

新妇自愿被出卖的。祂亲自安排自己的背叛、自己的牺牲、自己的死

亡；祂为着祂的新妇精心安排了一切，好使祂能把教会呈现在自己面

前，成为圣洁、无瑕疵的新妇。 

所以，当我看着这些年轻人，他们常常信誓旦旦地说：“牧师，

您放心吧！如果有坏人闯进我家，我会挺身而出，我绝不会让他伤害

我的妻子！”我听了当然觉得不错，但我总是这样回答他们：“问题

不在于你是否愿意为你的妻子而死，那并不难。真正的问题是：你是

否愿意为她而活？” 

同样，我们若说“我愿意为信仰而死”，却不愿意为信仰而活，

那就是一种极大的自欺。如果我们连活着都不愿意为基督而活，又怎

能指望在死亡面前为祂而死呢？约翰在书信中提醒我们：主为我们舍

命，我们也当为弟兄舍命；那要如何表现出来呢？若有人有世上的财



物，看见弟兄有需要，却关上怜悯的心，神的爱怎能存在他里面呢？

小子们啊，我们相爱，不要只在言语和舌头上，总要在行为和诚实上。 

这段经文非常耐人寻味。约翰说，耶稣为我们舍命，这就是我们

信仰的核心，我们今天在此聚集、祷告、唱诗、领圣餐，都是因祂为

我们舍命，祂的身体为我们擘开，祂的血为我们流出，使罪得赦。然

而约翰在这里的应用，却不是叫人真的去死，而是去“帮助别人”。

这似乎令人惊讶，他说，我们当为弟兄舍命，却用“帮助有需要的人”

来说明如何实践。这告诉我们，舍命并不总意味着殉道；它更多地体

现在我们愿不愿意用生命去服事、去爱、去担当。 

我们常常提到“基督的受难”，但“受难”这个词本身其实是“受

苦”的意思。当我们考核那些想要成为牧师的候选人时，会问他们很

多神学问题，比如：有多少种归算？请解释圣约的概念？圣约有哪些？

其结构如何？而其中一个问题常常是：“基督的受难何时开始？”我

们通常想到的，是从他被出卖开始，从客西马尼园、荆棘冠冕、被刺

透的肋旁、被钉的双手，到最终父的忿怒倾倒在他身上，而不是倾倒

在我们身上，那是受难的核心。 

但让我告诉你，有人指出，我认为他是对的，基督的受难其实从

“道成肉身”的那一刻就已经开始了。当他离开荣耀，取了肉身，降

临在我们中间，他的受苦就已经展开。从那一刻起，他便为我们受苦，

也为我们而活。他的一生，都是为教会、为神的子民而献上的生命。 

因此，弟兄姊妹们，我们若说愿意为主而死，就必须先愿意为主

而活。真正的信心不是在生命的终点才显明，而是在我们每日的生活、



每一个实际的行动中体现出来。 

正如保罗在罗马书 5 章 7~8 节所说：“为义人死，是少有的；为

仁人死，或者有敢作的。惟有基督在我们还作罪人的时候为我们死，

神的爱就在此向我们显明了。”若我们连为信仰而活都不愿意，我们

又怎会在危险中为信仰舍命呢？ 

我明白，在当今的文化中，这样的讲论听起来有些戏剧化。如今

的信仰似乎成了一种装饰，许多教会更像是推销产品的广告，宣扬成

功、繁荣、积极、自我实现。然而保罗并不是这样看待信仰的，他认

为自己是欠众人的债（罗马书 1 章 14 节）。他欠债，是因为他领受了

恩典。 

保罗接着在罗马书 16 章 5 节写道：“又问在他们家中的教会安；

问我所亲爱的以拜尼土安，他在亚西亚是归基督初结的果子。”我想

稍微停一下，谈谈“在他们家中的教会”。如今，在西方，家庭教育

运动已经相当普遍，几乎成了一种运动。我个人认为，这在很大程度

上是对公立教育环境恶化的一种正面回应。当然，我也尊敬那些仍在

公立学校中坚守信仰的基督徒教师。 

但随着家庭教育的普及，出现了另一种趋势，“家庭教会运动”

我多次被问到：“保罗牧师，您怎么看待家庭教会？圣经里不是也有

很多教会在家里聚会吗？”的确，我们刚读到的这节经文就是一个例

子，还有许多类似的例子。 

我的回答是：教会在哪里聚会并不重要。早期教会之所以在家中

聚集，是因为那时家中空间可用、安全。后来随着教会人数增多，他



们也在更大的场所聚会。比如哥林多教会的混乱景象，每个人都说方

言、互相纠正，很难想象那发生在一间小屋里。那是一个大城市，信

徒众多，他们很可能聚会在较大的地方。 

因此，我们必须明白：教会可在家中聚会，也可在礼拜堂、工厂

改建的大厅里聚会，但真正的问题是：什么才使一个群体成为“教会”？ 

我在研究和牧养中见过一些家庭教会，其实不过是爸爸当牧师，

妈妈当司琴，儿女当执事，他们自建一个小教会。但这样的聚会，真

的符合圣经对教会的定义吗？什么才是教会的本质？ 

历代最有神学深度的人，在手中持着圣经，对此给出了严谨的定

义。过去四、五百年来，最被公认为“黄金标准”的定义出现在《比

利时信条》第 29 条中。那是在十六世纪中期撰写的，正值宗教改革浪

潮兴起之后。 

1517 年，马丁·路德将九十五条论纲钉在威登堡教堂门上，引发

了宗教改革。此后，教会摆脱了罗马的枷锁，但随之而来的，是另一

种极端，再洗礼派等激进团体，他们推倒圣像、拆毁教堂，使教会陷

入混乱。路德和许多人都意识到：必须重新定义“什么是真教会”，

否则教会将沦为无序的群体。今天，我们也正面对同样的混乱，教会

被轻视、被边缘化，信徒以为自己不需要教会，甚至不再认为成为教

会的一部分是必要的。 

比利时信条第 29 条如此定义真教会：“真教会的标记有三：第一，

纯正地传讲福音；第二，按基督所设立的方式正确施行圣礼；第三，

实行教会纪律以纠正过犯。总而言之，教会以神纯全的话语为唯一准



则，拒绝一切与之相违的事，并以基督为唯一的元首。凭这些标记，

人就能辨认出真教会，而没有人应当与之分离。” 

这定义令人警醒。如今我们处在一个选择泛滥的时代：有人说，

“我不必去教会，我可以上 YouTube、听讲道、读属灵书籍。”二十

年前我刚被邀请主持基督教广播节目时，也曾感到被媒体神学所推崇

的那种膨胀感。我们以为只要听听名牧、查查网课、追随一些属灵名

人，就能替代教会。这正是当代信仰的错位。 

如今甚至连敬拜音乐都如此。某个基督徒歌手星期一写歌、星期

三录制、星期天就被成千上万的教会唱起来。可是，在巴赫的时代，

一首圣诗必须经过教会会议的神学审查，确认内容符合真理，方能用

于敬拜。今天我们却如此轻率，难怪教会的信仰状态日渐贫弱。 

所以，当信条说“人不应当与真教会分离”时，我们不该轻视。

若我们生活在五百年前，没有教会的传承与见证，我们根本不会认识

基督信仰。教会不是附属品，也不是选项，而是神设立的群体，是福

音延续与真理守护的见证。 

如今信息传播便捷，人们以为只要打开设备，就能得到一切属灵

供应，但这不是教会。教会是基督的身体，是弟兄姊妹在主里真实的

相交、彼此服事、共同敬拜的地方。 

愿我们记得，真正的信仰，不仅是愿意为主死，更是每日为主而

活；真正的教会，不在于聚会的地点，而在于是否忠心持守福音、圣

礼与纪律，使基督在其中居首位。 



如今，有人办起“空中教会”，或所谓“汽车教会”，人们可以

开着车在停车场聚会，听讲道、敬拜，但这并不是圣经所设立的教会

方式。 

此外，新约圣经清楚地教导，教会应当由长老治理，并由执事服

事。 

所以，当有人问：“家庭聚会能算教会吗？”答案是：可以，只

要他们按圣经所教导的方式来治理，他们应当有治理的长老，应当有

执事。 

我认为，他们也应当与其他教会保持联系，而不是独立孤立。他

们应当效法使徒行传第 15 章中耶路撒冷大会的榜样，与其他教会领袖

一同商讨问题、彼此负责、互相监督。 

保罗最后提到“以拜尼土”，他说他是亚该亚初结的果子归于基

督的人。我们对这位弟兄所知甚少，仅知道他是那地最早的信徒之一。 

这为什么重要呢？让我们以此思想作结。圣经中有一个原则与“初

熟的果子”这一概念有关，我们应当铭记在心。保罗在罗马书 11 章

16 节写道：“所献的新面若是圣洁，全团也就圣洁了；树根若是圣洁，

树枝也就圣洁了。”意思是：若起头是正的，成长也就正；若起头是

直的，发展也就直。若步枪的枪口偏离目标仅仅十六分之一英寸，子

弹飞出后就会偏离目标好几英尺。 

这让我想到中国的事工，在许多方面，那里的教会仍在起步阶段。

我记得十几年前去那里教导，大约有三十位牧者聚集，那真是一段宝



贵的经历。在课程结束时，他们问我：“您认为我们作为牧师，最重

要该做的是什么？”这是一个沉重的问题，他们是忠心的仆人，其中

许多人因信仰曾被关进劳改营。我当时给他们的回答，至今仍深信不

疑：“中国教会的领袖们，应当确立一份信仰告白，明确你们相信圣

经真正教导的内容，什么是基督信仰。” 

因为当中国对基督信仰的门稍微敞开时，许多美国最富有的教会

立刻派人去，但可悲的是，这些“富有的教会”往往是最糟糕的教会。

我并非要苛责，但若你打开电视看看那些拥有一千万、两千万、甚至

四千万预算的大教会，他们的神学大多非常糟糕。我们所处的时代实

在混乱而危险。然而那些人却说：“中国开门了，我们去吧！”而中

国的牧者们却心存疑虑，他们觉得哪里不对。事实上，我直到抵达当

地才意识到，他们其实并不欢迎我们，我以为他们邀请我来，后来才

明白，是有几位朋友极力劝说他们才让我有机会到那里。 

他们之所以对西方人存疑，并不是因为无知；他们虽缺乏历史背

景，但聪明、熟读圣经，能分辨真理。他们看着西方传来的福音，发

现所宣讲的基督信仰与他们在圣经中读到的内容并不一致。然而，他

们缺乏的是系统的神学与信仰告白，这正是我对他们的挑战：你们必

须确立圣经真正教导的是什么。 

教会若要成为圣洁的，就必须从根基上正直，因为它会按自身的

样式繁衍出新的枝叶。这不仅适用于中国的教会，也适用于每一位牧

师、教师，以及所有承担传讲真理责任的人。我们在开口传讲福音时，

必须极其谨慎。 



我年轻时讲道的笔记，常常只是一张纸的半页：“讲讲耶稣”、

“提一提圣灵”、“鼓励大家行得更好”，大致如此。但年岁渐长，

我才意识到：这是极其危险的事。我应当把讲章写清楚、仔细查考。

如今，我通常会在周五把讲稿发给几位弟兄姐妹，请他们阅读、回馈，

若我讲偏了，也能提醒我。这种互相监督的态度很重要。因为当我们

开口代表信仰讲话时，我们都必须承认：没有人什么都懂。只有耶稣

知道一切，这永远是正确答案。 

但我们要在自己所领受的范围内忠心。不知道一切，并不代表什

么都不说；你可以分享你确实知道的部分。这让我想起新约中我最喜

爱的一段故事：那个被耶稣治好的盲人。他对耶稣几乎一无所知，甚

至不知道祂是否无罪。但当人们质问他时，他说：“他是罪人不是，

我不知道；有一件事我知道：我从前是眼瞎的，如今能看见了。”多

么单纯又真实的见证！我们不需要懂得一切，只要愿意分享我们确实

知道的。随着年岁增长、认识加深，我们所能分享的范围也会更广。 

然而，我们必须始终持守真理。我们的祷告，应当是：愿教会所

传的信息保持纯正，不被掺杂；愿所传的是纯粹的福音、所行的是正

统的圣礼，忠实地从基督的教会传出。 

让我们祷告： 

天父，我们求祢帮助我们成为关心他人的人，使我们愿意彼此问

安，真诚热情地相待。求祢使我们不因冷漠而失去彼此交通的心，免

得我们那看似坚固的信仰因人际的疏离而崩塌。帮助我们明白，那些

看似微小的事，其实正是重大的事。同时，我们也求祢保守祢的教会，



守护祢的身体，使我们在教义上准确无误。让我们在谈论基督、讲解

神的话语时，心存敬畏，因为我们所触碰的是超越自己的、强而有力、

甚至在某种意义上危险的事。 

求祢赐给我们那敬虔的惧怕，使我们真认识我们所事奉的神。 

我们奉耶稣的名祷告，阿们。 


