
healingwings.net 

罗马书系列讲道 147 

所献上的外邦人 
罗马书 15 章 14~16 节 

维保罗牧师 2017 年 8 月 20 日 

翻译：甘晓春 2025 年 11 月 3 日 

 

请大家翻开圣经罗马书第 15 章，我们今天要一同来看第 14 至 16

节。现在请听神的话语： 

“弟兄们，我自己也深信你们是满有良善，充足了诸般的知识，

也能彼此劝戒。但我稍微放胆写信给你们，是要提醒你们的记性，特

因神所给我的恩典，使我为外邦人作基督耶稣的仆役，作神福音的祭

司，叫所献上的外邦人，因着圣灵，成为圣洁，可蒙悦纳。” 

神的话语读到这里，让我们祷告： 

天父，我们感谢你应许与子民同在。主耶稣，我们祈求你亲自服

事我们的心，使我们在生命中培养出那真实的圣洁，就是你所召我们

去追求的。愿你今日在我们中间施恩，使一切荣耀归于你。奉耶稣的

名祷告，阿们。 

多年前，我站在朋友家的前院，有一个大约三岁的小女孩走过来，

可能是他邻居的孩子，手里拿着一个洋娃娃。她对我们说：“看，我

的洋娃娃！”我的朋友没有回应她，我也不太记得自己说了什么。等

那女孩走开后，我的朋友忽然说：“真是太物质了，让人反感。”那

https://healingwings.net/


一刻，我心里其实有些不舒服。 

作为基督徒，我们当然都知道圣经教导说人类皆有罪。我们也明

白，一个人越认识到自己罪的深重，就越能体会神恩典的高深，两者

是相辅相成的。我越明白自己的败坏，就越明白神的恩典有多奇妙。

耶稣也说得很清楚：祂来不是召义人，而是召罪人。基督信仰是为罪

人而设的信仰。 

从神学的角度说，这个教义叫作“全然败坏”。“全然败坏”并

不是指一个人“彻底邪恶到极点”。“全然”的意思不是在深度上，

而是在范围上，它表示罪已经波及到人性的方方面面。换句话说，全

然败坏并不意味着我坏到了极限，而是说罪污染了我的一切：我的意

志、我的道德、我的理性、我的情感，使我在自己里面找不到任何能

够向神迈进一步的能力。不是我主动靠近神，而是神必须主动伸手拯

救我。我们不是与神各走一半路，而是完全无力向祂前行。这就是“全

然败坏”的意义所在。 

这个教义极其宝贵。即使是信徒，使徒保罗也深刻认识到罪在他

生命中依然有力量、有存在感。他说自己“真是苦”，呼喊：“谁能

救我脱离这取死的身体呢？”随着他属灵生命的成长，他越来越认识

到救赎只在基督里，也越来越意识到自己对基督的需要。我们常以为

“当我初信主时我特别需要耶稣”，但如今作了基督徒，好像就不再

那样需要祂了。其实正好相反，若我们真在属灵上成长，就会愈发明

白：我们天天都需要祂，我们越成长，越清楚看见自己仍旧有罪的本

相。 



然而，圣经中也确实提到“善良的人”。耶稣说拿但业是个“心

里没有诡诈的真以色列人”；约伯也被称为“完全正直的人”。因此，

说“世上没有任何意义上的好人”并不符合圣经教导。当然，在神面

前没有人是善的，这必须明确。那位“完全正直”的约伯，在与神相

遇时，仍看见自己的污秽与败坏。然而在人看来，我们仍可以称他为

“一个好人”。 

所以我们要明白两种不同的层面：在神面前，没有人能凭自己的

善行站立；但在人与人之间，我们仍能看见良善与知识的存在，尤其

在基督徒中更当如此。 

因此，当那个三岁的小女孩拿着洋娃娃跑来给你看时，你大可以

鼓励她去享受那份纯真的喜乐。我们不需要以一种阴暗的眼光看待每

一个人，好像人人都极其邪恶。我们可以说：“那个人是好人，那个

人值得信赖，那个人有见识。”这些话没有问题，我们应当彼此勉励，

而不是带着一种扭曲的“败坏观”，整天指出世界多黑暗、人多邪恶。 

保罗在这段经文开头写道：“弟兄们，我自己也深信你们是满有

良善，充足了诸般的知识，也能彼此劝戒的。”你看，即便是那位深

知人性败坏的使徒，也称赞罗马教会的信徒“满有良善与知识”。这

些话充满肯定与鼓励。罗马的信徒具备这两种必要的品格，良善与知

识，正是使他们能够彼此劝勉的根基。 

我们不妨进一步思想这两样美德的意义。 

首先是“良善”。这意味着在道德上正直、行为上讨神喜悦、在

他人面前可称为有益。良善不是一种内向的、静止的品质，不只是让



我“感觉良好”。真正的良善必然会使别人得益处，是向外流露的。

如果一个人的生活讨神喜悦，并且使别人蒙福，那他就是活在“良善”

的范畴中。 

圣经清楚呼召我们在与众人的关系中追求这种美德。我们要向所

有人行善，使我们的生命成为邻舍的祝福。一个思想清明的人认识你

时，理应觉得“认识你是有益的”。但保罗更强调，这种善行尤其应

在教会群体中显明出来。 

我们当然要向所有人行善，但保罗在加拉太书6章10节写道：“所

以有了机会，就当向众人行善。向信徒一家的人更当这样。”他写这

话时，教会正处于逼迫中，那时信徒彼此的善意、关怀和支持至关重

要。其实今天也一样，我们何等需要彼此。保罗常用身体的比喻来形

容教会，正因为我们彼此需要。 

我们是信徒的家，应当特别彼此相爱。教会不是每周一次的聚会

活动而已。我们“去教会”、“在教会”、“成为教会”，但我们也

就是教会本身。我们是一体、是立约的群体。让我直言：我们需要彼

此。我需要你，你需要我，我们都需要彼此。神在你心中所做的成圣

工作，不仅仅是为你个人的益处，更是为群体的祝福。 

其次是“知识”。简单说，就是明白真理、知道自己在说什么。

我们生活在一个人人以为自己懂的世界里，甚至善于让别人以为他懂。

但当我们遇见一个真正知道自己在说什么的人，不论他谈论什么，我

们都会被吸引、觉得受益。 

我曾有一位教会长老，他博学多才，无论是摄影、枪械、卫星、



冶金等领域，他都能娓娓道来，让人听得入神，好像一部活的纪录片，

更不用说他在神学上的造诣。他也很谦卑，如果不懂某件事，他会坦

然承认。 

若一个掌权、有影响力的人不懂真理，却仍指点他人什么是对、

什么是错，而且还不愿承认自己的无知，那岂不是更危险吗？我必须

承认，这样的情况甚至在我讲道时也发生过，在讲道过程中，我突然

意识到自己其实并不确切地知道自己在说什么。不承认无知、却仍装

作有权威，这样的态度会造成极大的破坏，尤其当那人处在领导或教

导的位置上时。而我认为，这几乎成了当今社会的普遍病症，尤其在

神学与伦理领域，许多人根本不知道自己在谈什么。 

人们往往满怀信心地发表意见，却拿不出任何依据。你不妨问一

句：“你是怎么得出这个结论的？你的意见有什么权威性？你凭什么

认为这是对的？”作为基督徒，我们必须知道自己所信、所言为何；

我们该清楚自己知识的来源，也要明白为何这知识具有真正的权威。

我们应当能回答：“我怎么知道我所知道的？” 

使徒保罗深切渴望教会合一、充满确据、理解与知识。他写道，

希望信徒“在爱中联合”，成为一幅交织的图画，并且指出，“一切

智慧和知识的宝藏都在基督里面藏着”（歌罗西书 2 章 2~3 节）。那

就是我们知识的源头，基督自己。 

但因着人的堕落与罪，这智慧似乎被遮蔽了。然而它仍然存在，

在基督里得以显明。那么，我们如何挖掘出隐藏在基督里的智慧呢？

答案就是：勤勉地研读圣经。保罗曾写信劝勉一位牧者说：“你当竭



力，在神面前得蒙喜悦，作无愧的工人，按着正意分解真理的道”（提

摩太后书 2 章 15 节）。 

智慧与知识从来不是轻易得来的，它需要努力，研读圣经、经历

生命、再将神的话应用在生活的经历中。耶稣多次责备当时的宗教领

袖，说：“你们没有念过经吗？”可见，真正的知识来自神的话语，

那道刺透人心、更新我们的思想，使我们成为被改变的子民。 

有了良善与知识之后，保罗说，我们就“能”彼此劝戒。这里“能”

这个字在原文中非常有力，是炸药一词的词根，意指有能力、有力量。

也就是说，当我们具备良善与知识，我们就有力量彼此劝戒。 

“劝戒”是什么意思？就是劝勉他人远离或停止走在罪的道路上。

这是劝戒的核心。关于彼此劝戒，有许多可以讨论的层面，但我在此

只提几点。 

首先，正如上下文所表明的，劝戒必须建立在健全的知识之上。

如果你要纠正某人，就必须确实知道自己在说什么。若你像当初的我

那样连街名的发音都搞错，就没有资格去劝戒别人。 

在今天的文化中，危险的一点是，我们常常分不清“我个人不喜

欢”与“神客观定罪”的差别。举个例子：我不太喜欢香草冰淇淋，

我喜欢“巧克力口味”。但若你喜欢香草，我不能说你错。那只是我

主观的喜好，并不是客观的真理。若把这种主观偏好带入信仰层面，

问题就严重得多。比如我们所唱的诗歌、阅读的书籍、所吃的食物、

所喝的饮品、所穿的衣服，这些事情上，我们必须谨慎分辨：哪些只

是偏好，哪些涉及真理。 



有时我去别的教会讲道，会发现他们敬拜所用的音乐让我很不习

惯，我必须在心里克服这种情绪。说实话，即便在我们自己的教会里，

我也更偏好某些诗歌。有时我甚至会在家听到孩子哼唱那首我“没那

么喜欢”的歌，我心里就想：你应该唱《众冠冕归主基督》才对！但

那时我必须提醒自己：这是主观问题。 

当然，也有一些歌曲确实是客观上错误的、甚至是异端的。我现

在几乎不再听基督教电台上的歌曲，因为常常听到歌词与圣经真理相

悖，虽然旋律动听，但那是异端。是否为异端，不是口味问题，而是

知识与真理的问题。判断必须建立在健全的圣经原则之上。 

在我们的长老会中，有时也会出现这种讨论。有一次，一位长老

对某首歌中的一句歌词提出疑问：“这句话是否符合圣经？”于是我

们必须翻开圣经，一起讨论到底合不合。这种讨论是好的，是教会保

护敬拜纯正所必须的。但你不能仅凭“我不喜欢那旋律”就否定一首

歌。 

其次，劝戒必须出于内心的良善，而不是发泄个人情绪。劝戒不

是你释放压力的方式。它不该带着怒气或报复心理，而应当“快快地

听，慢慢地说，慢慢地动怒”（雅各书 1 章 19 节）。真正敬虔的劝戒，

是为被劝者的益处。 

最后，劝戒需要勇气。纠正别人从来不轻松；若你觉得这是件愉

快的事，那就需要省察自己的心了。但若你真的有勇气出于爱去劝戒

别人，不论你多有知识，或多么确认自己动机纯正，都要预备好被误

解。你很可能被指责为“论断人、自以为是、缺乏耐心”等等。人天



性不喜欢被劝戒。 

即便你语气温和地说：“朋友（或弟兄、姐妹），我觉得你现在

的方向有些偏离圣经的教导”，听的人依然可能难以接受。箴言说：

“愚妄人藐视智慧和训诲”（箴言 1 章 7 节）。所以，当我们是那“被

劝的一方”时，要特别警醒，不要做愚妄人。 

箴言 27 章 6 节也提醒我们：“朋友加的伤痕，出于忠诚，仇敌连

连亲嘴，却是多余。”可惜，今日西方教会在这方面极其软弱。许多

教会不行使纪律；许多信徒不愿作那个“坏人”，即便这样做能挽回

他人的灵魂。人们太在乎被喜欢了，害怕别人不悦。 

但让我们自问：在这一切中，我们要作哪一种人？是那藐视训诲

的愚昧人，还是那忠诚伤人的朋友？当仇敌的亲吻临到你脸上时，你

能分辨出来吗？ 

神呼召我们彼此帮助、彼此成全，在良善与知识中，用爱心说诚

实话，使教会在真理中成长。我们确实需要彼此的帮助。 

这是使徒保罗所说的事，是我们当以知识与良善彼此作劝戒并确

实去行的。然而，在下一节经文中，却紧跟着一个重大的“然而”，

在希腊文里，字面就是个“但是”。这里有一个很大的“但是”，导

入下一节：“但我稍微放胆写信给你们，是要提醒你们的记性，特因

神所给我的恩典。”保罗走向了一个有趣的方向：即便在被赐予良善

与知识的恩赐之下，这些仍然不足够，还需要书面的话语。他说“我

已经写信给你们”，你们有书面的话。当使徒保罗写下这些话时，我

们称之为何？就是圣经，话语成为经文。神已经恩赐地将话语写成文



稿，这一点我们常视为理所当然，但却极为恩典。与仅仅依靠传统相

比，书面启示的重要性何在？理由有很多；保罗在此所指的一点，就

是人有忘记的倾向，“我是在提醒你们那些你们似乎在忘记的事。” 

我们的信条在论及圣经时这样说：主曾在不同的时代、以各样方

式显明自己；借着先知、使徒、甚至驴子、使者等，神向人说话，向

教会彰明他的旨意。在圣经典籍封闭之前，神借先知和使徒等人说话；

后来，为更好地保存与传播真理，并更坚固、安慰教会，使其能抵挡

情欲的败坏、撒但与世界的恶，神便将这些圣言付诸文字，使圣经成

为至为必要的事；那些先前神向人启示的方式遂告停止。 

我们不仅会忘记，还会忽略，甚至歪曲那些真理，这必须大胆地

指出。当我在讲台上讲道时，你们能够拿圣经来核对我所说的话是否

准确，这对你们极为有益。前不久我与一位牧师妻子谈话，她问我们

教会“是什么样的教会”。她问：“你们算不算那种像 Tim  Keller 式

的教会？”我当时不太明白她的意思；Tim Keller 是一位偏改革宗、

比较注重神学的人。她解释说：“就是那种挺有神学思想的教会。”

我回答说：“我们教会里确实有一群很注重神学的人，他们不会犹豫

纠正我若我表述不当。”我说我很欢迎这种事。我喜欢有人会挑剔我

的说法，促使我把讲章寫得更准确。这是健康的，因为我们都想尽可

能准确无误。人本有忘记、忽略或歪曲经文的倾向，我们需要彼此纠

正。 

圣经常带有一种令人不舒适却必要的严肃力量，保罗在此说他必

须放胆写信给他们。他也特别凭着神赐给他、并与他向外邦人服事相

关的恩典为自己辩护。保罗的对象是外邦人，即一切非犹太人。他为



着福音事工，以致外邦人的献上可以蒙悦纳、因圣灵成圣，甘心作主

耶稣基督的执事，作神福音的祭司。 

现在我们要稍微设定一下背景，好理解他为什么要写这些，以及

问题的来由。你们知道，在基督诞生以前，神与全人类的恩典互动主

要围绕以色列来展开。那应许从亚伯拉罕、以撒、雅各和以色列诸支

派开始铺陈，神国的增长按旧约与耶稣的言语，好像从一粒小种子发

芽：那小种子就是基督自己。但以理书所指的石头在罗马帝国时起头

小，后来长大，充满全地。救赎的起始是在伯利恒、在耶路撒冷；救

恩从那里发出来。然而在基督降生之后，救赎的历史出现了普世化的

转向。旧约时代更像是“来”的图景：要与神和好你需要来到圣殿、

来到以色列。新约则是“去”的命令：去使万民作门徒，不再只是等

人来到这里，而是我们走出去，向万国、万族、万方传福音。 

按理说，这应当带来极大的喜悦：该走出去的时刻到了！然而现

实并非如此顺利。早期教会内文化冲突强烈，保罗的许多牧养工作就

是要说服信徒：你们不只是与神联合，也应当与彼此联合。犹太信徒

与外邦信徒常分成两群，似乎互相隔离，犹太人坐一边，外邦人坐另

一边，甚至连点心、坐位都有分界。保罗正处理这些问题，他强调：

你们在基督里是与神联合，也是在彼此中成为一体。以弗所书说那隔

断犹太人与外邦人的中间墙已被拆毁，你们在基督里成为一新的人。

保罗大量的服事，就是要把从路旁小道上、无家可归的外邦人接纳进

来；当时许多人心里会想：“你们这些外来者在这里干什么？”许多

人把外邦人当成不受欢迎的宾客。保罗特别把目光投向这些被排斥者，

向他们传福音。 



那么，何为“所献上的外邦人”？我在本周的查考中越看越确信：

对这节经文的恰当理解，能回答几乎所有可以想象的冲突，无论是婚

姻内的争执、职场的纷争、国家内部的对立，甚至国际争端，都能在

此找到答案。不仅是人彼此之间的冲突，这节经文也回答了人与神之

间的冲突：那就是外邦人的献上可以在神面前成为可蒙悦纳、因圣灵

成圣的献祭，为人与神并人与人之间的和好提供了答案。 

所献上的外邦人到底指什么？起初我读这节经文时，我心里想到

的或许是某种宗教礼献，好像旧约祭司将牲畜献上，用以赎罪或平息

神的怒气，你会把“献上”理解为给神的祭物，是要讨神喜悦或遮盖

愤怒、作挽回之举。然而，细究之后你会发现，我最初的读法其实偏

离了原意。 

这里的画面并不是别的，而是使徒保罗在这里称自己为“执事”。

在希腊文中，这个“执事”一词通常就是我们所说的“执事”或“仆

人”，但在这里，它的含义略有不同，更接近于宗教意义上的“祭司”。

因此，我们要看到的图像是：使徒保罗如同一位祭司，在服事中向神

献上供物。他是那位祭司，而他要献上的是什么呢？ 

我们必须注意，保罗所说的“供物”，并非一般人常常讲论的内

容。这里的“外邦人的供物”，其实就是外邦人自己。我们就是那供

物。 

我曾一度想以《阴阳魔界》的一集作比喻，如今我还是提一提。

在那一集中，标题叫做《为人类服务》。故事讲述有一群外星人来到

地球，他们带着一本书。有人翻译了书名，发现叫“为人类服务”，



于是人们以为这些外星人是来帮助人类的，都争先恐后地登上他们的

飞船，想去他们的星球接受服事。但那位翻译者继续研究这本书，最

后才发现那其实是一本食谱！原来所谓的“服务”，是把人类当作食

物。这一结局极具讽刺，也带有负面意味，所以我本不想提它。 

但回到我们的主题：外邦人的供物，就是外邦人自己，我们就是

那供物。 

其实，这并不让人震惊，因为我们在罗马书 12 章已经见过类似的

教导。保罗说，既然蒙了神的怜悯，我们就当将身体献上，当作活祭，

是圣洁的，是神所喜悦的。这就是理所当然的敬拜。 

我们需要明白，这一切都是因着神的怜悯。正因耶稣基督已为我

们成就了一切，我们献上自己是合理的回应。请回想罗马书 12 章的那

句话，虽然我们读到那里已久，但罗马书的结构非常清楚：前 11 章主

要讲神为我们所做的一切；从第 12 章开始，保罗才论到我们该如何活

出回应。 

前 11 章告诉我们：我们都是罪人；我们需要救恩；救恩是本乎恩、

因着信，不出于自己；我们因基督的代求与神和好。而到了第 12 章，

出现一个转折词：“所以”。因此，既然蒙了如此的怜悯，就当将身

体献上，当作活祭，是圣洁的，是神所喜悦的。既然我们已知道自己

的身份，就当照着这身份而活。 

保罗在这里重复了这一真理。我们必须记得，真正的祭物其实是

耶稣自己。耶稣完全地、完美地、充足地将自己献上，成就了救赎。

我们所献的牺牲，并不能为祂的救赎增添什么。我的血不能补足祂的



血；我们在主的圣餐中所纪念的，也并非我们自己的血，而是基督的

血，是祂的身体。 

凡呼求主名的人，我祈愿这包括在座的每一位，也包括所有听见

这话的人，他们的灵魂都因信得洁净、得圣洁、蒙悦纳。这一切都是

出于恩典，借着信心。如今，我们的生命便当成为向神献上的祭物，

赞美的祭、感恩的祭、顺服的祭。 

纵观历史，无数人都曾将生命奉献给某个人、某个理想或某个事

业。每一个人，都在某种意义上，将自己的生命放在某个祭坛上。你

活着，总是为着某个目标、某种信念、某个人。那是什么？你的一生

正献给谁？若那位不是万福之源，不是全善全智、甘愿牺牲的主，那

你所效忠的对象是谁？那位“主宰”曾为你做了什么？祂向你许下了

什么应许？祂有什么凭据？若你不在服事基督，那你究竟在服事谁？

那一位真配得你永远的忠诚吗？ 

基督徒有一位独特的主宰，在成为我们的主之前，祂先成为我们

的仆人。耶稣说：“我来不是要受人的服事，乃是要服事人。”祂为

门徒洗脚，祂是那完美的仆人。祂甘愿降卑，舍己，为要以天上的丰

盛和智慧浇灌我们，使我们能行在光中。 

因此，我们当在心中培养这样的一种姿态：成为献给神的供物。

你是否看自己是神的献祭？ 

有人曾半开玩笑地说过一句很贴切的话：“活祭的问题在于，它

总是想从祭坛上爬下来。”这是何等真实！祭物不会站在祭坛上问：

“我能从中得什么？”祭物是已经得着一切的人，为着回应所领受的



恩典，将自己全然献回给神。 

这样的献上，不应是勉强的，而应满有喜乐。保罗曾说自己“被

浇奠”，这句话说的正是他即将殉道之时。他并不是在用自己的血补

足基督的赎罪，而是把自己看作献给神的祭物。那是什么让他来到这

一步？是他服事神、服事人的生命。他殷勤地传道、牧养、建立教会，

直到罗马皇帝尼禄和凯撒警告他：“若不停止，我们就杀你。”而他

却说：“我已经被浇奠了”（提摩太后书 4 章 6 节），他是带着喜乐

说这话的。 

我们很难想象，今天有多少牧者能像他那样看待自己的使命。我

自己在研读时也深受挑战，要学习将整个会众、整个讲道事奉，都视

为向神献上的祭物。牧者的使命，正是要预备一群被基督宝血洗净的

新妇，献给神。 

若整个教会、整个世界都明白这一点，我们是被洁净的灵魂，我

们的首要目的就是以牺牲的爱与服事来荣耀神，那将是何等美丽的光

景。 

让我们祷告： 

天父我们感谢你，在你的儿子里，你已为我们预备了与神和好的

全部所需。我们祈求你赐给我们活泼有功效的信心，使我们认识到这

崇高的呼召，在心中、在言语、在赞美、在感恩、在顺服中，将一切

献上，作活祭归与你。因为你实在配得一切的赞美、感恩与顺服。 

奉耶稣的名祷告，阿们。 


