
healingwings.net 

罗马书系列讲道 146 

彼此接纳 
罗马书 15 章 7~13 节 

维保罗牧师 2017 年 5 月 7 日 

翻译：甘晓春 2025 年 11 月２日 

 

今天我们要看罗马书第 15 章第 7 到 13 节。请听神的话： 

“所以你们要彼此接纳，如同基督接纳你们一样，使荣耀归与神。

我说，基督是为神真理作了受割礼人的执事，要证实所应许列祖的话。

并叫外邦人，因他的怜悯，荣耀神。如经上所记，因此我要在外邦中

称赞你，歌颂你的名。又说，你们外邦人，当与主的百姓一同欢乐。

又说，外邦阿，你们当赞美主。万民哪，你们都当颂赞他。又有以赛

亚说，将来有耶西的根，就是那兴起来要治理外邦的。外邦人要仰望

他。但愿使人有盼望的神，因信将诸般的喜乐平安，充满你们的心，

使你们藉着圣灵的能力，大有盼望。” 

这是神的话。让我们祷告： 

天父，我们祈求祢在我们心里培育出对祢关系的正确认识，使我

们明白，我们是如何被祢接纳的。也愿我们因此能以同样的心志、情

感与行动，彼此接纳、彼此相爱。正如保罗在此处所吩咐的那样。求

祢赐福我们的心，使我们按着祢的恩典，学会如何彼此相处。我们奉

耶稣的名祷告，阿们。 

https://healingwings.net/


在基督徒的口中，常常听到许多关于“接受基督”的谈论，我们

呼召人要“接受基督”。约翰使徒在约翰福音 1 章 12 至 13 节中，用

极有力量的话表达了这一点：“凡接待祂的，就是信祂名的人，祂就

赐他们权柄作神的儿女；这等人不是从血气生的，不是从情欲生的，

也不是从人意生的，乃是从神生的”（约翰福音 1 章 12~13 节）。这

是许多人在信主的最初几周或几个月就熟悉的经文，它充满了福音的

呼召。因为它宣告：凡接受基督的人，就得以成为神的儿女。 

这是多么有力的话语！你我怎能站在至圣的神面前，向祂要求权

利？这在人的观念中几乎是不可思议的。但约翰却用权柄这个词，表

明这不是摇摆不定的可能性，而是坚固的确据。这作神儿女的权柄是

基督亲自为我们买赎的。 

因此，基督徒传福音时呼吁人“接受基督”，这本身是极自然的。

我们劝勉听的人作出回应，凭自己的意志决定说“是”。这似乎合情

合理，毕竟，人在其他事情上也会凭意志做决定：比如今天教会有活

动，你可以选择去或不去。 

然而，紧接着的那节经文却告诉我们：人接受基督，并不是出于

“血气”，也不是出于“情欲”，更不是出于“人意”，而是出于神。

换言之，人得救并不是凭自己的意志，而是神在他心里动工。 

我们在读圣经时，常会看到像这样的短列表，“不是从血气生的，

不是从情欲生的，不是从人意生的”。我们应当明白，这类列表虽然

简短，却是概括性的。约翰并非遗漏了其他类型的“意志”，他是在

总体上否定人类堕落本性中一切自主转向神的能力。换句话说，无论



是理性的意志、自由的意志、谦卑的意志，统统不在此列。 

人的罪性使他不可能凭自己的意志呼求基督。唯有当神主动在他

心里施行重生，他才会说是。因此，传福音的人其实是在等待圣灵做

那我们自己做不到、听者也做不到的事。正如圣经所说：“没有寻求

神的”（罗马书 3 章 11 节）。若有人真寻求神，那必是因为神先寻求

了他。 

我刚才所讲的这一教义，用一个神学术语来说，叫“单因论”。 “单

因论”指的是：救恩所需的一切能力与作为，完全来自一个源头，神

自己。 

与之相对的，是“协同论”，即救恩的功效来自神与人的共同合

作。 

这种强调“单因恩典”的教义，通常被称为“加尔文主义”的一

部分，也有人更温和地称它为“恩典之教义”。后一个称呼听起来更

容易被接受，因为它不带人名，而且包含了“恩典”这个美好的字眼。 

然而，这样的教义历来引起不少争论。你若不信，只要在查经班

提起它，很快就会引发讨论。即使在基督徒之间，也并非人人乐于接

受。为了保持和睦，这类话题常常被搁置在角落，留给神学家去谈论。

许多人认为这太“学术化”、太“抽象”，与日常信仰生活无关。有

人会说：“不管是神救我，还是我与神合作救自己，反正我现在得救

了，这就够了。” 

但其实，这种轻视的态度本身就值得我们认真反省。因为它牵涉



到许多属灵核心议题，例如谦卑的问题：若救恩部分出于我，那岂不

是给了我可夸的理由？又如确据的问题：若救恩有一半取决于我，我

怎能有真正的把握？我可以信任神，却难以信任自己。若救恩是“神

加上我”，那么我自己就成了救恩链条中最薄弱的一环。这样，我还

如何在神面前得真正的平安与确信？ 

再说到主权，若人能凭己意成就救恩，那岂不是有些事在神掌权

之外？那我们又怎能称神为“至高主宰”？若我否认祂的绝对主权，

我的敬拜和赞美还能完全吗？若救恩不是完全出于神，而是神与人合

作的结果，那么我的目光就不再完全仰望祂。我就无法说，我的一切

盼望、信心与荣耀都单单属于祂。有时候，我们的敬拜赞美中，是否

还掺杂着一点点自我夸耀呢？也许不多，只是一点点而已。 

然而，今天我们要把注意力集中在另一件事上，我们彼此相爱的

实践、彼此接纳的态度、以及彼此包容的操练。因为在当前这段经文

中，焦点并不是“我们如何接受基督”，而是一个我们较少思考的主

题，“祂如何接纳我们”。 

我们常常听到人们说：“你要怎样回应耶稣？”但我记得我和克

里斯主持广播节目的时候（你们中许多人也参与过那个节目），我们

常常在节目结束后和另一位主持人克雷格·霍金斯聊天。克雷格是个

非常聪明的人，逻辑敏锐，学识渊博，也很健谈。我们每次在停车场

碰面，他都聊得兴致勃勃，以至于常常忘了自己的节目已经开始。 

我记得他曾经说过一句让我印象深刻的话。他说：“人们总是在

问，‘你要怎样对待耶稣？’但真正的问题是，‘耶稣要怎样对待



你？’” 

我们谈论“接受基督”，但我们却少有思想“基督如何接受我们”。

然而，保罗在这里说：“你们要彼此接纳，如同基督接纳你们一样。”

若我们要明白如何彼此接纳，就必须首先弄清楚：祂是如何接纳我们

的？ 

当我们打开这一个属灵的宝藏时，我们会看到一种深不可测的恩

典，为了使我们与神和好，基督做成了何等奇妙的事。这是值得我们

终生默想的奥秘。 

若我们真正体会祂怎样接纳了我们，这种惊叹之情就会在我们心

中燃起，也必定彻底改变我们与他人相处的方式。我们常说“与基督

建立个人关系”，这当然是对的。但我们要知道，世上没有任何一种

“人际关系”能与我们与基督的关系相提并论，因为这关系的建立，

完全取决于一次彻底的“和好”。 

我们曾经与神为敌，如今却被祂接纳。我们被称为与神和好的人。

那么，我们就当思想：祂如何接纳了我们？我们又该怎样效法祂去接

纳别人？ 

让我们回到罗马书第 5 章。那里保罗谈到“因着得与神和好而有

的喜乐”。那是关系破裂之后重新恢复的喜乐，原本隔绝的，如今不

再隔绝。保罗在指出这份喜乐之前，先解释了这场救赎的“双方角色”：

我们带来了什么？而基督又带来了什么？如果我们理解这一点，我们

就会知道如何将这种“接纳的态度”延伸给他人。 



那么，我们带来了什么呢？在罗马书第 5 章中，仅仅几节经文里，

保罗用了几个形容词来描绘我们与神的关系，“软弱的”、“不敬虔

的”、“有罪的”、“与神为敌的”。这就是我们“带到桌前”的一

切。换句话说，这就是我们“被接纳”时的真实处境。 

圣经对堕落之人的描写极为清楚：我们是“可怜的、困苦的、贫

穷的、瞎眼的、赤身的”（启示录 3 章 17 节），是“死在过犯罪恶之

中”的（以弗所书 2 章 1 节）。这些形容并不夸张，而是极其准确的

写照。相较于神的圣洁、公义与荣耀，我们的本性何其黑暗！ 

然而，这样的真理，连教会里的人都常常抗拒。我们最近在某个

长老会有个聚会，一位牧师提到他们教会出现了一点争论。原因居然

是有人反对在入会誓约中使用“厌恶自己”这个词，誓词里问道：“你

是否厌恶自己，并单单信靠基督得救？”有些人觉得这个词太过刺耳，

像是在鼓励“自我憎恨”，于是引发了激烈的争辩。 

但这正显明天然之人不喜爱这样的语言。人不喜欢听到“我应当

厌恶自己”，不喜欢听到“我是灰尘中的罪人”。可是，圣经却一次

又一次地让人面对这样的现实。例如在约伯记 42 章 6 节中，约伯在神

面前俯伏，说：“因此我厌恶自己，在尘土和炉灰中懊悔。” 

这种厌恶自己的心态，并非病态的自我否定，而是出于在圣洁神

面前的清醒自觉，像以赛亚一样在异象中惊呼：“祸哉！我灭亡了！”

（以赛亚书 6章 5 节）这是属灵的谦卑，是悔改的开始。唯有当我们

真正认识自己罪的深重，才能明白神恩典的高深。若失去了这一点，

我们就失去了一切。 



我们原本像掉入枯井底部、死透了的人。神并没有丢下一个救生

圈让我们自己抓住，也没有往井里灌些水让我们努力游上来。祂差祂

的儿子亲自下到那井底，把我们抱起，带出死亡的深渊。如今我们正

在被祂带上来，这就是信徒现今的光景：得救，却仍在被成圣。 

随着祂的话语与圣灵的工作，我们渐渐感受到上方的风，也隐约

看见光，虽然现在还“如同对着镜子观看，模糊不清”，但终有一天，

当祂再来，我们将完全出井，进入祂荣耀的光中，得享新天新地的荣

美。 

但问题是，我们被带出来的过程是“集体的”。而在这过程中，

我们常常彼此冲突、彼此踩踏，就像溺水的人试图救另一位溺水者一

样，结果差点彼此拖下水。 

主已救了我们，也在成圣的过程中带领我们，但我们却容易忘记

自己正被拯救出何等深的罪坑。我们忘记了“祂接纳我们”的本质，

因此也就不知道如何去接纳他人。保罗提醒我们：“你们要彼此接纳，

如同基督接纳你们一样。”若我们不记得祂如何接纳我们，我们就不

会懂得怎样去接纳别人。 

我们带到救恩桌前的，是软弱、不敬虔、罪恶与敌意；而基督带

到祭坛前的，是祂自己。想想“祭坛呼召”这个词，许多人以为得救

是自己“走到祭坛前”的决定。但事实上，真正的祭坛，是基督自己

被献上，为我们流血、舍命，使我们得以被神接纳。 

我知道，从某种意义上说，保罗确实教导我们要“将身体献上，

当作活祭”，要“治死肉体的邪情私欲”。但亲爱的弟兄姐妹，让我



告诉你们：真正走上祭坛的，只有一位，那就是基督。祂为我们走上

了祭坛，祂的血为我们流出。救我们的，不是我们的血，而是祂的血。

祂才是真正“回应祭坛呼召”的那一位。 

祂带来了什么呢？在同一段经文里我们读到，基督并非自私，也

没有因我们悖逆、不敬虔、敌对神而向我们发怒。祂做了什么？祂为

不敬虔的人死。圣经又说：“基督在我们还作罪人的时候为我们死”

（罗马书 5 章 8 节）。保罗写道：我们因祂的血得称为义，脱离神的

忿怒；我们既因祂儿子的死与神和好。你看见这关系的运作了吗？你

看见这“接纳”的发生方式了吗？，我们带来罪，祂带来生命。 

这是不断出现的主题：我们带来罪，罪应当导致死亡；而祂以自

己的死，赐给我们生命。这就是福音，这就是福音的核心。 

然而，正是在这里，我们要停下来思想，保罗所呼召的那种“彼

此接纳”，正如我们被接纳一样。这种呼召是多么崇高！请问，我们

是否以这样的态度对待人际关系？即使对方充满敌意、令人恼怒、难

以相处，我们的心是否仍然愿意像主那样接纳他们？主接纳我们的时

候，并没有顾念自己，祂是为我们而来，不是为自己而来。 

我必须坦白地说：每当我读到这些经文，心中就强烈地意识到自

己是多么自私。神赐我一份极美的工作，能整周研读祂的话，这是何

等恩典；然而，当我仔细对照这真理时，越发看见自己的丑陋。 

这些年来，我辅导过许多人，倾听过无数故事，但当你坐在辅导

室里，面对一个又一个需要帮助的人，最后你不得不承认，整个房间

都被一种“极端的自我中心”所笼罩。每个人都充满了自己的权利、



伤害与欲望。没有一个人自然地会说：“因为我蒙受了如此大的爱，

我愿意为所爱的人舍己。”这样的心志太稀少，我们总是忘记。 

所以我们必须不断被提醒：这是天上的呼召，是属天的爱，是来

自天上的接纳，与地上一切人际关系都不一样。难怪保罗会说，我们

彼此接纳，如同基督接纳我们，乃是为荣耀神。这是荣耀神的事。我

们所被呼召的爱与忍耐的心，正是当我们仍旧敌对祂、背叛祂时，祂

向我们所施的爱与忍耐。 

为了让我们毫不怀疑这一点，保罗接着在下一节举出基督的榜样，

称祂为“受苦的仆人”：“我说，基督是为神真理作了受割礼人的执

事，要证实所应许列祖的话。” 

也许你会担心：我刚才花了这么多时间讲一节经文，那后面的经

文怎么办？其实保罗在这里仍是在展开同一个主题。 

当时教会中的纷争，主要在犹太信徒与外邦信徒之间。犹太基督

徒难以接受外邦信徒的自由；外邦基督徒则轻视犹太信徒的谨守传统、

食物规条等。这些分歧使他们忘记了一件事，他们同属一个身体，这

是神智慧而永恒的设计。 

神对以色列的应许，已经在基督的救赎工作里完全实现。保罗在

罗马书第 9 到第 11 章已经详述这一点。神是立约、守约的神；然而他

们彼此之间缺乏和平，是因为他们忽略了“神救赎计划的全貌”，也

就是外邦人被纳入神的救恩之中。 

对他们来说，这实在难以接受。他们以为神只是亚伯拉罕、以撒、



雅各的神，只属于犹太人；如今外邦人也被接纳，他们的行为又与犹

太传统相冲突，于是摩擦不断。保罗提醒他们：这不是偶然发生的事，

而是神起初的计划。神的救赎原就是要临到“万国万民”，正如经上

说：“教会要遍满全地，如同水充满洋海。” 

为说明这一点，保罗引用多处圣经，展现他的“牧者本色”，以

经解经。他指出：基督为要成全神对列祖（通常指亚伯拉罕、以撒、

雅各）的应许，成了受割礼之人的仆人。这恩典的结果，就是外邦人

也因神的怜悯而荣耀祂。于是保罗引用经文说： 

“因此我要在外邦中称赞你，歌颂你的名。” 

“你们外邦人，你们当与主的百姓一同欢乐。” 

“外邦阿，你们当赞美主，万民哪，你们都当颂赞他。” 

“将来有耶西的根，就是那兴起来要治理外邦的。外邦人要仰望

他。”（罗马书 15 章 9~12 节） 

这些经文都在强调一个主题，神救赎计划中“万国的参与”。对

我们今天的教会而言，这已不再稀奇；但对当时的犹太信徒而言，却

是难以接受的震撼真理。然而这正是神永恒的旨意，借着基督，祂要

救赎万民，使教会成为一个跨越国界、民族与语言的群体。 

同时，保罗在这些引文中也揭示了一个美好的画面：神的荣耀将

藉着祂子民的敬拜而显明。大卫说：“我要在外邦中称谢你，歌颂你

的名。”，也就是说，神的恩典要藉着敬拜的声音传扬出去。 

这真是一个美丽的图像：神藉祂百姓的歌声得荣耀。我们教会虽



然有乐队，但音乐的目的不是表演，而是衬托众人的歌声。敬拜的主

体不是台上的旋律，而是会众的声音，那一同歌唱的群体才是神所悦

纳的祭。 

保罗也劝勉我们要“彼此对说，口唱心和地赞美主”（以弗所书

5 章 19 节）。我们要听见彼此的声音。我愿意听见孩子的歌声、配偶

的声音，也愿意听见弟兄姐妹一同赞美神的声音。正是通过这些合一

的歌声，神得荣耀。 

或许你会说：“我唱得不好。”我也一样！我记得多年前陪女儿

演出，必须唱几句台词，那时我紧张得几乎发抖；如今在教会里，若

有人让我带唱，我仍会害怕。但我们必须跨越这种羞怯，因为神配得

我们的赞美。祂是至高的神，配受我们口中的颂扬。 

我曾有一位弟兄，名叫布莱德。他来我们教会多年，后来英年早

逝。他每次敬拜都坐在前排，放声歌唱，几乎没有一个音符是准的。

但直到今天，我仍被他那单纯、热烈的敬拜所感动，他全心相信神的

救恩，毫不在乎他人的眼光。 

弟兄姐妹，我们的声音也应当在其中。全地都要赞美主，颂扬祂

的名。那从耶西而出的根，大卫的父亲，所预表的基督，已兴起来治

理万邦；外邦人要在祂里面得盼望。 

虽然经文中“那兴起来的”未必直接指复活，但我们深知，我们

所歌唱的，正是祂复活的大能与战胜死亡的胜利。 

保罗在这里的意思是：在教会中，神的工作正在进行。正如他在



罗马书 14 章所说，神在你我个人里面工作，也在整个教会中共同成就

祂的旨意。 

他正在建造某种东西，一种属灵的建筑，这建筑是他从亘古以前

就开始设计的。重点在这里：从永恒的过去起，神已经决定了坐在你

身边的那个人，正该是坐在你身边的那个人。想想当时的情况，教会

中有犹太信徒，也有外邦信徒，他们彼此间常常不易相处。而保罗在

说什么呢？他说，在永恒的过去，神就已经定意这应当是教会的样式。

因此，当你抱怨坐在你身边的人时，你其实是在抱怨那位圣洁、智慧

的神的主权、护理和旨意。 

我们绝不可把邻舍的软弱看作是神的错误。有人走进教会，你心

里可能会想：“你来这里干什么？你的动机不对。” 这种不安与排斥

的心态，其实是一种失败的开始。这种态度的根源，是我们心里没有

真正承认：神才是那位决定一切事件的主。我们也许口头上同意神决

定了事情“该怎样”，但我们并没有承认祂决定了事情“确实怎样”。

保罗在说的正是这一点，当你抱怨这些人、这些事时，你其实是在向

那位至高主宰、那位按自己智慧安排一切的神发怨言。 

让我举一个更贴近生活的例子，婚姻。也许你现在还没结婚，也

许你已经结过婚，也许你失去了配偶。无论如何，这一点我们都该明

白：许多身处艰难婚姻中的人，总会屈服于那种诱惑，心想，“我当

初一定是犯了错。”他们一遍又一遍地这样告诉自己，好像这是种谦

卑的表达，其实那只是他们想逃避的理由：“我那时做错了，现在不

想再错了，我要结束这段关系。” 



然而，耶稣教导我们：婚姻的盟约及其合一的关系，是由神亲自

设立的。这一点让人震惊，因为在我们的经验中，婚姻似乎完全是由

人选择的。我们看到一个人，喜欢他的外貌、谈吐、性格，他是基督

徒，各方面都合适；于是我们用自己的意志去追求，对方也用意志回

应。然后我们求婚，对方答应，再请牧师主持婚礼，似乎这一切都是

人作出的决定。但在马太福音 19 章耶稣却说：“神所配合的，人不可

分开。” 你会想：“等一下，是神配合了我和配偶，还是我自己？”，

其实，这反映出我们对神主权的忽视。神才是那位决定你与谁结合的

主。 

这原则不只适用于婚姻，也延伸至整个教会、所有的人际关系。

没有一件事是偶然的；一切都按着神的旨意与护理而成。换个角度想：

若有一天，神在祂隐密的宝座前与你面对面，对你说： 

“我认识你，我亲自造了你。” 当祂的目光注视着你，你突然意

识到，祂真的完全认识你。祂比你自己更了解你。祂知道你的优点与

缺陷，知道你过去的伤痛，知道谁伤害过你，也知道你容易跌倒的地

方。祂全然明白你。 

接着祂又说：“我也同样认识另一个人。我决定，为了你们的益

处、为了他们的益处、为了我的国度与我的荣耀，我使你们在一起。” 

你能想象那样的场景吗？你与全知全能的神独处，天使环绕、遮脸不

敢直视祂，而祂注视着你，说：“我认识你，我也认识另一个人，我

决定将你们放在一起。你会以为这是你自己的选择，但其实是我做的。

我给你一个使命，去持守、去爱、去接纳，在这关系中活出我召你所

行的使命。” 



若神这样与你说话，你会怎么回应？你会像以赛亚那样回答：“主

啊，我在这里，请差遣我。” 王已经赐下使命，祂差遣了自己的儿子，

为要使我们得生命；祂从深坑中拉我们上来，也呼召我们进入同样的

使命：去接纳我们的配偶、儿女、弟兄姊妹、同工、邻舍，神说：“这

一切都是我所设立的。你的使命，就是接纳他们如同我接纳你，去爱

他们，使他们在你身上见到我荣耀的一点光辉。” 

这就是我们的使命。这不是可有可无的任务，而是神的呼召。若

我们不愿承认神那圣洁的旨意，那位全智、全能、全善的神从永恒所

定的决策，我们就会像彼得一样，不体贴神的意思，只体贴人的意思。

正是这种拒绝，夺去了我们行走在蒙召之道上的力量，使我们膝盖发

软，心志摇摆，成为那“二心的人”。 

使命却是清楚的：我们要像被神接纳一样去接纳别人。这一点并

不模糊。我们必须每天跪下祷告，求神赐给我们所需的力量。当我们

失败时（我们确实会失败），不要沉沦于失败，而要悔改，再次站起，

再次前行，一次又一次地争战，因为我们是在属灵的战争中。虽然胜

利已经属于我们，但神呼召我们像耶路撒冷的军队那样，从山坡上冲

下来，占领神赐给我们的地业。而我们得胜的方式，不是靠武力，而

是靠爱、真理、顺服与牺牲。 

我们已经被那位爱我们的君王接纳，祂为接纳我们舍了自己的独

生子。如今，我们坐在这里，听祂的命令：“你们要彼此接纳，如同

我接纳了你们。” 这就是天国的样式，何等荣耀的国度！一个充满恩

典与怜悯的国度，同时也是一个呼召我们牺牲的国度。我们被召活在

这样的国度中。 



最后，保罗以祝祷结束，愿我们在信中得着盼望、喜乐和平安，

并认识自己对圣灵的倚靠。他写道：“但愿赐盼望的神，因信将诸般

的喜乐平安充满你们的心，使你们借着圣灵的能力，大有盼望。” 

让我们祷告： 

天父，我们祈求我们的生命，能专心体会你那伟大的爱，你为爱

我们所成就的一切，为使我们得以与你和好所付出的代价。求你使我

们思想、喜乐并安慰于此；但也求你使这认识不止停留于思想，而能

在我们心中结出果实，使我们更加爱你，更加爱人，并在接纳他人时

拥有坚忍的灵。 

我们这样祷告，奉耶稣的名，阿们。 


