
healingwings.net 

罗马书系列讲道 143 

为神所喜悦，为人所称许 
罗马书 14 章 14~18 节 

维保罗牧师 2017 年 4 月 2 日 

翻译：甘晓春 2025 年 10 月 30 日 

 

我们今天来到罗马书第 14 章，要读第 14 至 18 节。这是罗马书中

一个非常强调“我们该如何生活”的段落。 

罗马书的前十一章，神主要在告诉我们祂为我们所做的一切。前

三章讲到我们本性的罪恶；到了第四章，我们看到一个核心真理，人

是因着信而蒙恩得救。保罗以亚伯拉罕为例，指出人从来都是因信称

义。 

在第五章，我们看到亚当里所失去的，在基督里得以恢复； 

第六章告诉我们，我们已经受洗归入祂的身体； 

但到了第七章，我们又看到信徒内心的挣扎仍然存在，正如保罗

所说：“我所愿意的，我反不做；我所恨恶的，我倒去做。”然而，

第七章的结论仍旧是：胜利在于基督。 

接着，第八章以极美的宣告开头，“如今那些在基督耶稣里的，

就不定罪了”。多么奇妙的一句话！从第八章开始，我们看见神荣耀

的宣告：祂亲自称我们为义。“谁能控告神所拣选的人呢？有神称他

们为义了。”换句话说，有谁敢定你的罪？你并不是靠自己得救，而

https://healingwings.net/


是靠神拯救了你。那又有什么能使我们与基督的爱隔绝呢？无论是生，

是死，是患难，是危险，或任何受造之物，都不能叫我们与神的爱隔

绝。 

然后到了第九、十、十一章，神告诉我们：祂并没有改变，祂仍

是立约又守约的神。祂向选民所应许的，祂必定成就。在这三章中，

我们看见神的信实与主权。 

接着到了第十二章，主题转为：既然蒙了这样的怜悯，我们当怎

样生活？于是保罗呼召我们将身体献上，当作活祭。 

这就好比我们读十诫时，那律法并不是一开始就下命令，而是先

宣告：“我是耶和华你的神，曾将你从埃及地为奴之家领出来”（出

埃及记 20 章 2节）。神先表明祂所行的救赎之工，然后才发出命令：

“除我以外，你不可有别的神。”那律法的开场白，就像罗马书前十

一章一样，都是神先宣告祂的恩典，然后才呼召我们回应。 

到了第十二章，我们看见信徒之间应当有彼此牺牲的爱，也当以

爱回应神。 

第十三章则讲到我们应如何顺服神所设立的掌权者，这与“当孝

敬父母”的诫命极为相似，因为这诫命所包含的尊敬之心，其实延伸

至一切人、一切职分。 

如今到了第十四章，也就是我们今天所看的地方，我们发现教会

中竟然出现了纷争。难以置信，对吗？但事实如此，古往今来，教会

总有这样的状况，直到我们进入荣耀之前，这种张力大概都会存在。 



于是我们来到今天的经文（罗马书 14 章 14~18 节）： 

“我凭着主耶稣确知深信，凡物本来没有不洁净的；惟独人以为

不洁净的，在他就不洁净了。你若因食物叫弟兄忧愁，就不是按爱人

的道理行。基督已经替他死，你不可因你的食物叫他败坏。不可叫你

的善被人毁谤；因为神的国不在乎吃喝，只在乎公义、和平，并圣灵

中的喜乐。在这几样上服事基督的，就为神所喜悦，又为人所称许。” 

这就是神的话语。 

天父啊，我们祈求祢让我们不仅明白祢要我们信什么，也明白祢

要我们如何活。当我们思想这些经文时，求祢赐我们智慧和宽容的心，

知道如何彼此相待。求祢使我们在持守良心、顺服真理时仍有谦卑忍

耐。这并非易事，主啊，求祢帮助我们在其中长进。奉耶稣的名祷告，

阿们。 

有一位并不太为人熟知的德国神学家，名叫鲁珀图斯·梅尔德纽

斯，大约生活在十七世纪初，他大概是一位路德宗信徒。在三十年战

争期间，他在一册小小的基督教小册子上写下了一句后来极为有名的

话。那是一个血腥而黑暗的时代，宗教纷争极为激烈。梅尔德纽斯的

这句话后来被许多神学家引用，甚至有些人误以为出自奥古斯丁。教

会史学家菲利普·沙夫称这句话为“基督徒和平之士的口号”。那句

话是，“在要道上要合一，在非要道上要自由，在一切事上要有爱。” 

然而，要划清“要道”和“非要道”的界线，并非易事。当我们

在信仰上成长，会逐渐形成一些坚定的看法；但有时，我们会倾向于

认为任何不同意见都等于否认要道，因为我们总觉得自己所理解的就



是正确的。我们必须警惕这种心态。判断什么是信仰的核心，不可轻

率，更不可不祷告。而且，这种判断也不应当是个人化的。 

这不是说我们每个人都能单独决定什么是异端。宗教改革的原则

是“唯独圣经”，不是“只有我读圣经”。神设立了教会的长老与会

议，使我们能共同查考真理、分辨教义。 

真正的基督徒不该对异端或罪恶袖手旁观。我们确实有责任面对

异端与不道德的行为。 

但在罗马书第十四章的语境里，保罗谈的并非异端，而是信徒群

体中意见的分歧。这些纷争是在教会内部，不是教会与世界之间。在

这些问题上，我们都要有一颗充满爱的心，让爱居首位。 

第 14 节说：“我凭着主耶稣确知深信，凡物本来没有不洁净的；

惟独人以为不洁净的，在他就不洁净了。” 

1919 年，也就是我父亲出生的那一年，美国通过了第十八条宪法

修正案，也就是“禁酒令”。那时法律禁止制造、销售和运输酒类。

于是教会开始用葡萄汁代替酒，威尔奇公司因此大发其财。 

在这场政治运动中，一个关键的宣传策略就是给酒一个负面的称

号，他们称之为“恶魔朗姆酒”。虽然这称呼早已有之，但在那时却

被广泛使用，成了反酒运动的口号。最终他们成功地推动了禁酒，但

不到十四年后，人们就发现这政策弊大于利，于是第二十一条修正案

废除了它。 

我提到这件事，是因为人类有个根深蒂固的倾向，总想把自己的



失败归咎于外在事物。我们总想怪那“东西”。历史上甚至有教会怀

疑“电话”是不好的。有人说：“你最好别在教堂装电话，否则牧师

就不会亲自探访，只会打电话了。” 

同样的态度也曾出现在奉献方式上。当支票刚出现时，有人说：

“那不是钱！奉献要用硬币，纸张没有价值！”这种观念听来或许可

笑，但类似的事情屡见不鲜。 

我年轻时刚当青少年牧师，那时电脑刚进入办公室。有人坚信电

脑就是启示录里那“兽”的工具，魔鬼要藉此掌控世界。如今我们觉

得那样的想法荒谬，但若我问你们：互联网是好是坏？iPhone 是好是

坏？你们大概会犹豫地说：“嗯，这不一样。”真的吗？ 

当然，我们必须承认，某些环境或媒介确实可能对属灵生命造成

危害。箴言 13 章 20 节说：“与智慧人同行的，必得智慧。和愚昧人

作伴的，必受亏损。”这说明我们所亲近的对象、所处的环境，确实

会影响我们。 

箴言 23 章 30~32 节这样说：“就是那流连饮酒，常去寻找调和酒

的人。酒发红，在杯中闪烁，你不可观看，虽然下咽舒畅，终久是咬

你如蛇，刺你如毒蛇。”这段经文似乎让人觉得，酒真是“魔鬼的饮

料”。 

但同时，耶稣又是谁呢？祂被称为“罪人的朋友”。那祂是否违

背了箴言 13 章 20 节呢？祂与罪人为友，是否就成了愚昧人？不仅如

此，耶稣还亲手造酒、饮酒。那祂是否违背了箴言 23 章 30~32 节的警

戒？ 



可见，问题不在酒，也不在罪人，甚至不在 iPhone、电脑或互联

网。问题并不在那些外在的事物。圣经告诉我们，整个受造界都因堕

落而被玷污，但这并不意味着荆棘、蒺藜或植物该为我们的失败负责。

真正的问题，是我们里面那颗败坏的心。 

保罗在写给提多的信中说了一句极有意思的话（提多书 1 章 15

节）：“在洁净的人，凡物都洁净。在污秽不信的人，什么都不洁净。

连心地和天良，也都污秽了。”这真是一句惊人的话。 

当然，我们没有一个人能在绝对意义上说自己完全洁净，但保罗

要表达的是：问题不在外物，而在于人心。问题不在那东西，而在我

自己。 

旧约中，神曾设立饮食条例，禁止以色列人吃某些食物。许多人

对此感到困惑。这些律例其实是圣洁的功课，用以分别神的子民，使

他们不与外邦混杂。正如但以理在巴比伦拒绝吃王的膳食，用一个外

在的举动表明他不属于那个偶像体系。 

然而，新约的约则是普世性的，不再局限于以色列。主命令门徒

“去使万民作我的门徒”，包括各族、各方、各国、各民（马太福音

28 章 19 节）。因此，在新约之下，使教会与世界分别为圣的，不再

是饮食、衣料、疆界这些外在之物，这些在以色列结束的时候，神已

宣告为洁净。耶稣亲口说过，我们也在使徒行传 10 章彼得的异象中看

到这一点。 

由此我们明白，没有任何受造物、环境或元素本身能玷污人的灵

魂。然而，保罗在这里又指出：根据每个人的软弱不同，某些事物“对



他来说”可能是不洁净的。区别在此，软弱不在事物，而在我们自己。 

在这段经文的背景中，争论的焦点是饮食的问题。有的犹太信徒

不吃猪肉或某些海产，因为律法曾禁止这些食物；也有些外邦信徒担

心市面上卖的肉曾献过偶像，不敢吃。保罗反复论证：这些都不重要，

食物本身无关紧要。但若有人因此良心不安，那他就不该吃。 

又比如节期的问题：有些犹太人仍坚持守旧约的节期，认为那是

敬虔的表现。这些事，保罗称为“可争论的事”，也就是“非要道的

事”。若进一步思考，甚至“割礼”也可列入此类。保罗在使徒行传

16 章 3 节提摩太的例子中，为了不冒犯犹太人，就让提摩太受了割礼。

那并非出于律法主义，而是出于福音策略，为了“向什么样的人，就

作什么样的人”。提摩太是犹太母亲与希腊父亲所生，为避免绊脚石，

保罗顺服地做了这件事。那时的提摩太恐怕也颇为挣扎吧。 

 那么，保罗这样做是否错误？当然不是。但若割礼被犹太主

义者（称为“割礼派”或“犹太化派”）视为得救的必要条件，“你

若不受割礼，就不能得救”，或说“是的，你需要耶稣，但还必须加

上割礼”，那么保罗就毫不留情地斥责这种教义。在加拉太书中，他

的语气极为严厉，几乎令人不敢直读。保罗的论点是：“耶稣 + 无物 

= 一切；耶稣 + 任何东西 = 无有。”在称义的问题上，任何加添于

基督之上的行为，都会使福音的根基被摧毁。 

所以，总结来说：没有任何受造之物会在本质上玷污灵魂。问题

不在东西，但根据个人的软弱，不少活动都有可能成为引诱与堕落的

途径。 



我曾有一位极为敬虔的朋友，但他就是不能玩桌游。我们每次拿

出桌游时，他起初还会参与，后来干脆不玩了。若你曾看过他玩游戏

的样子，大概会明白他的决定。也许他太容易激动或好胜，他自己知

道那样的情绪对属灵生命无益。所以在妻子的劝导下，他干脆决定：

“我不玩了。”桌游本身邪恶吗？严格说不算。 

我还有一个室友，他立志绝不看限制级电影。他深信那类影片会

败坏自己的思想与心灵。虽然你很难在圣经中找到直接的经文来支持

他的决定，但他的立场确实出于敬虔。他没有要求别人照做，而是说：

“对我来说，这会让我犯罪，因此我不看。” 

正如保罗所说：“惟独人以为不洁净的，在他就不洁净了”（罗

马书 14 章 14 节）。因此，虽然别人若看并无罪，他，那软弱的弟兄，

却不能这样行。 

我们每个人都有那种“对别人无碍，对自己却危险”的事物。可

能是某种嗜好、某种娱乐、某种关系。因此保罗提醒我们：这段经文

的重点，其实不是让我们判断哪些事物会玷污自己，而是教导我们该

如何对待那些在良心上软弱的弟兄姐妹。 

换言之，这里讨论的并不是“我个人觉得什么不洁”，而是“我

如何对待那些良心比较敏感的人”。在罗马教会中，信心坚固的人轻

视那只吃素的；而那软弱的又论断那些吃肉的。两边彼此轻看、彼此

定罪。有的甚至想凭饮食习惯、节期仪式来接管教会，好像属灵的人

才该这样做；而不照他们方式行的，就成了次等信徒。 

保罗看见这种“藐视与论断”的态度，严肃地指出问题。这些人



彼此鄙视、互相控告，这正是他在处理的情形。 

今天我们也可以把类似的事放进这类清单中，例如家庭教育方式、

敬拜风格、教会传统、甚至生活选择。在这些非要道的事情上，保罗

呼召我们要有宽容的心。 

于是他在第 15 节说：“你若因食物叫弟兄忧愁，就不是按着爱人

的道理行。基督已经替他死，你不可因你的食物叫他败坏。” 

这里的“忧愁”与“败坏”，并不是指我们能毁坏一个人的救恩。

保罗绝不是在否定神保守圣徒到底的真理。他在罗马书第八章已经宣

告：“谁能使我们与基督的爱隔绝呢？”所以他不是说你的行为能让

弟兄失去救恩。而是说，当你在自由中不顾弟兄的良心时，就显明你

没有在爱中行。 

请思想这句话的分量，“基督已经替他死，你不可因你的食物叫

他败坏。”基督为他舍弃一切，而你连一顿饭都不肯舍。这正是保罗

话语的力量所在。 

不要因你的自由，毁坏那为基督所死的人。你确实有自由，但若

你的自由成为别人跌倒的缘由，那就不再是爱了。就好比我把车借给

我的孩子开，他却开车去撞了自己的兄弟姐妹。“爸爸，你不是说我

可以开车吗？”“是啊，我是说你可以开车，但我可没让你开车去撞

你妹妹。” 

我们研读这一段经文时要意识到，如今“食物、节期、饮酒”这

些事，并不是我们当下教会中最激烈的争论焦点。保罗在这里其实并



不是在讨论屠宰动物的道德问题，也不是在谈酗酒的问题，更不是在

辩论安息日的遵守问题，而是在处理旧约饮食条例、宗教仪式和以色

列传统礼仪的问题。 

但我们不能因此忽略这段经文所揭示的心态与原则：那就是，我

们在基督里虽有完全的自由与权利，却必须在某些环境中、为了别人

的益处，甘心放弃自己本可享有的自由。仅仅说“我有权这样做，即

便别人受影响也无所谓”，这不是基督徒的爱心态度。我们不能抱着

“那是他们的问题，关我什么事”的心态。 

我知道接下来可能会踩到一些人的脚趾，但我曾读过一篇文章，

这不在我讲章的笔记里，所以接下来算是脱稿而谈了。当我脱稿时我

往往有点担心，因为那意味着我可能说得不够谨慎；但我也知道，人

们在我“可能说错话”时往往听得更专心。 

那篇文章是一位女士写的，谈的是穿着与异性软弱之间的关系，

特别是女性在穿着上要体谅男性的情欲软弱。她的结论是：“那是他

们的问题，不是我的问题。”但这种态度，正好与保罗在这里的教导

背道而驰。 

是的，那确实是他们的问题，但同时也是你的问题。你必须愿意

承担弟兄的软弱，把它当作你自己的责任来顾念。仅仅说“我有自由

按我喜欢的方式打扮”，这在某种意义上确实没错，但在另一种意义

上，神非常在意我们彼此互动的方式。你也许会说：“神不在乎我穿

什么。”但神确实在乎别人如何看待你的穿着，因为那关乎他人灵命

的益处。 



所以仅仅说“神比这些小事伟大多了”是不够的。正如我几周前

提过的，我当然有圣经上的自由，穿着人字拖、海豚短裤、背心上台

讲道，请赶紧把这画面从脑海中赶走！，但我不会那样做。我甚至觉

得有时不打领带上台都要冒风险。 

保罗在哥林多前书 8 章 11 至 13 节中，几乎用相同的语气表达同

样的原则：“因此，基督为他死的那软弱弟兄，也就因你的知识沉沦

了。你们这样得罪弟兄们，伤了他们软弱的良心，就是得罪基督。所

以食物若叫我弟兄跌倒，我就永远不吃肉，免得叫我弟兄跌倒了。”

（哥林多前书 8 章 11~13 节） 

你看，保罗说得多么严厉！他在告诉我们：如果我们以为自己能

一边宣称爱基督、服事基督，一边却忽视或伤害弟兄姊妹的良心，那

不过是自欺。那是不可能的。 

耶稣对我们彼此相待的态度是极其看重的，“这些事你们既作在

我这弟兄中一个最小的身上，就是作在我身上了。”（马太福音 25

章 40 节） 

我们有时骄傲地说：“我不在乎别人怎么看我，我只在乎神怎么

看我。”我自己也说过这样的话。但保罗接着指出，神正是在乎我们

如何对待那些软弱的人。 

接下来的经文说：“所以，不可叫你的善被人毁谤。”意思是，

你所行的原本是善的，是自由的，但若因此使他人跌倒，这善事就会

被看为恶，而且理所当然地被视为恶。你可能会说：“圣经并没有禁

止我这样做。”然而，因为你忽略了弟兄的良心，实际上你已经触犯



了爱的律法。 

于是保罗转向更高的层面，说：“因为神的国不在乎吃喝，只在

乎公义、和平并圣灵中的喜乐。”这节经文真是美好极了，他像耶稣

那样，把我们的眼光从琐碎的争论拉回到神国的本质，神的国不在乎

吃喝，而在乎公义、和平和喜乐。 

我读到这里时，想到自己常常开车经过一些教会，看见他们的布

告牌写着：“来我们教会学习如何克服焦虑”“如何战胜抑郁”“如

何健康饮食延年益寿”。这些当然都不是坏事，我也赞成人们远离焦

虑、战胜抑郁、吃得健康。但若这些成为教会的核心主题，那就失去

了焦点。 

当基督的身体不再以“基督并他钉十字架”为中枢神经，而以其

他事物为中心时，结果只能是属灵的瘫痪，接着是死亡。遗憾的是，

这样的结局我们已经在许多教会中见过。 

而且别以为我们自己的教会就免疫，没有任何教会可以自夸“这

不会发生在我们身上”。正因如此，犹大书提醒我们：“要为从前一

次交付圣徒的真道，竭力地争辩。”（犹大书 3 节） 

这是一场必须不断争战的属灵争斗，要努力持守真道，专注基督。

若凭着本能放任自己，仇敌就会不断地使我们偏离焦点，使我们离开

神的话语和圣礼，这些是神赐下的恩典途径，世世代代都要被宣讲、

施行，好叫基督的名被高举，吸引万民归向他。 

请注意保罗在这里温和却带着劝诫的语气。他在责备那些因吃喝



之争而彼此攻击的信徒，他们在辩论中失去了对神国灵魂的认识。在

这段经文中，保罗把“神的国”与教会联系在一起。正如我在施洗时

所说的：神国的可见形态就是教会。保罗在这里正是这样说，你们这

些信徒就是神的国，却为吃喝之事争吵不休。 

他提醒他们：神国的核心是什么？是公义、和平、并喜乐。我常

想，如果我们教会的弟兄姊妹在这里得不到这样的公义、和平和喜乐，

如果我们中间充满的不是这些，而是争吵、抱怨和纷争，那一定出了

问题。 

神国的心脏是公义、和平与喜乐。那这些词是什么意思呢？人们

对这三样的解释很多，但让我简要说明。无论经文的具体语境如何，

从整卷罗马书的脉络来看，保罗谈的公义至少包括我们在基督里所领

受的“归算的义”。 

“归算”意味着记入账上。基督的义记在我们名下：他受的苦、

他的死，以及他所行的一切善事，都算作我们的义。这样，当神看我

们的时候，他看到的是基督的义。我们在基督里，与他合一。 

正如保罗在哥林多后书 5 章 21 节所写：“神使那无罪的，替我们

成为罪。好叫我们在他里面成为神的义”（哥林多后书 5 章 21 节）。

耶稣担当了我们的罪，好叫父神能以恩慈的目光看我们。 

当然，这不只包括“归算的义”，也包括我们实际生活中追求行

义的呼召。正如我几周前提过的：无罪与公义是两回事，这讲台没有

罪，但它也不算公义。我们在基督里被称为义，但仍当行在义中。 



保罗在这里谈到的公义、和平和喜乐，其实在旧约中也有呼应。

例如，我想提到弥迦书 6 章 8 节，这节经文是如此美好，概述了神所

喜悦的公义：“耶和华已指示你何为善。他向你所要的是什么呢？只

要你行公义，好怜悯，存谦卑的心，与你的神同行。”我们蒙召去追

求这样的公义。 

同样地，和平不仅仅是人与人之间的和睦，更包括与神的和平。

罗马书 5 章 1节说：“我们既因信称义，就藉着我们的主耶稣基督，

得与神相和。”因此，首先我们与创造我们的神有和平。这种与神的

真实和平，会在某种程度上扩展到人与人之间的和平吗？是的，但不

必然完全如此。我们在地上的经历总会有问题与挑战。保罗在以弗所

书中也强调这一点，基督自己是我们的和平，因为当时犹太信徒与外

邦信徒之间存在矛盾。基督在他们里面创造了一位新人，使所有信靠

他的人在他里面成为一个身体。 

所以，我们应当以这种眼光来看待自己：追求与神的和平，也追

求与弟兄姊妹的和平。我们都是基督身体的一部分。当我们即将领受

圣餐时，不仅是与神交通，也是彼此交通。这种属天的恩典，公义与

和平的“副产品”，就是圣灵中的喜乐。 

世界确实会提供所谓的喜乐，短暂而虚浮。约伯记 20 章 5 节提醒

我们：“恶人夸胜是暂时的，不敬虔人的喜乐，不过转眼之间吗。”

然而，世间的喜乐终究短暂，而且伴随长期的破坏性后果。希伯来书

11 章 24 至 25 节记载摩西拒绝被称为法老女儿的儿子，宁愿与神的子

民一同受苦，也不享受罪恶短暂的快乐。这提醒我们：罪恶的乐趣虽

然存在，却是转瞬即逝的，并且带来破坏。正如跳崖的例子，跳下去



前感觉刺激，但最终会摔得粉身碎骨。 

所以，我们要在心里珍视那真正深远永恒的宝藏，通过圣言、圣

礼、祷告、团契，以及神所赐的一切手段，使我们将永恒的价值藏在

心中。这将带来彼得所说的“无法言喻的喜乐”，即见证信心的终点，

灵魂得救的喜乐（彼得前书 1 章 8~9 节）。 

此外，保罗提醒我们，作为基督的仆人，活出这些蒙神悦纳的生

命，也可能得到人的认同，尤其是其他基督徒的肯定。有人可能会疑

惑：“耶稣说过我们会受逼迫，忠心的生活可能带来苦难、试炼乃至

殉道。”确实如此，但大多数属灵的苦难，如同基督的经历，多是政

治或宗教原因，而非个人恩怨。想想彼拉多和法利赛人，他们的敌意

多是出于政治和宗教立场，而非针对耶稣个人。保罗在受审时的经历

也类似。 

因此，我们必须谨慎行事，不以自认为“属灵自由”的行为伤害

弟兄姊妹。保罗教导我们要努力成为和平的缔造者。如果有人因我们

而感到冒犯，那么冒犯的对象不是我们，而是基督，因为他们看见了

基督在我们里面，而被触动。我们只需顺服神的爱。 

路加福音 2 章 52 节记载耶稣在成长中“智慧和身量，并神和人喜

爱他的心，都一齐增长”。同样地，保罗在提多书 2 章 6~8 节教导我

们：年轻人应当谨守清醒，显明善行的榜样，持守正道，显出诚信、

敬虔、实用、无可指责的言行。这样，当有人试图反对我们时，也找

不到可说的恶话。 

作为基督徒，我们需要有祷告的智慧，知道何时说话、何时沉默，



何时以爱心纠正错误。我们要避免滥用基督里赐予的自由，以免伤害

弟兄姊妹。我们的心态必须常存怜悯、体贴和慈爱。保罗说，当我们

追求这些，就真正是在行爱了。 

让我们祷告： 

天父，我们祈求你帮助我们，如鸽子般单纯，又如蛇般智慧。帮

助我们分辨何时说话、何时保持沉默，尤其在与弟兄姊妹互动时，能

以慈爱、耐心、喜乐的心进行交流。帮助我们谦卑、真诚、不傲慢、

不恼怒、不自夸，使我们效法耶稣的样式。 

我们奉他的名祷告。 


