
healingwings.net 

罗马书系列讲道 142 

审判台 
罗马书 14 章 10~13 节 

维保罗牧师 2017 年 3 月 19 日 

翻译：甘晓春 2025 年 10 月 29 日 

 

早上好。大家知道，我们在聚会时会诵读经文、宣读第三诫，并

且唱一首关于律法的诗歌。当我与大家一同敬拜时，我心中一直在思

考律法的含义。当然，律法是神所赐的智慧，它指明什么是善、公义、

真理，是我们应当努力遵行的道路。然而，我不由自主地想起律法中

的一个句子，这一句话虽短，却应该成为我们整个聚会的主题，那就

是：我们要逃往耶稣那里寻求庇护。 

我意思是，所有关于我们是谁、我们应当做什么的讨论，如果我

们失去了这一点，那就失去了根本。如果我们聚会时，心中没有意识

到自己在罪中的软弱，面对神公义的呼召和圣洁，没有深刻的敬畏和

意识，那么我们就应当逃往耶稣那里寻求庇护。若没有这个心态，我

们的聚会就不会带来益处，反而可能显露我们的软弱与败坏，这必须

时刻摆在我们面前。 

让我们翻到罗马书 14 章，今天早上我们来看 10 至 13 节。现在请

听神的话： 

“你这个人，为什么论断弟兄呢？又为什么轻看弟兄呢？因我们

https://healingwings.net/


都要站在神的台前。经上写着，主说，我凭着我的永生起誓，万膝必

向我跪拜，万口必向我承认。这样看来，我们各人必要将自己的事，

在神面前说明。所以我们不可再彼此论断。宁可定意谁也不给弟兄放

下绊脚跌人之物。” 

这是神话语的阅读，愿神的心意临到我们： 

天父，我们在天上的父啊，我们祈求，因着在基督里所蒙的极大

怜悯，我们能够以全心、全意、全灵、全力行走在讨你喜悦的道路上。

我们祈求，当我们思想这些经文，它们讲述了基督徒之间的合一、喜

乐和团契，你的恩典和忍耐能够开启我们的心，使我们深刻明白，去

理解这话语在我们生命中的实际意义，愿这在我们的生活中显明出来。

我们奉耶稣的名祷告，阿们。 

回到第 10 节：“你为什么论断你的弟兄？又为什么轻看你的弟

兄？”这句话再次强调了我们在第 3 节中看到的情况：强者轻视弱者，

弱者论断强者。这里所说的争议，是保罗称之为“可疑之事”的问题。

这些可疑之事包括吃蔬菜、吃肉、守特定的日子、饮酒等等。严格来

说，这些并非直接涉及道德问题，而是宗教实践的问题。问题不在于

杀生吃肉是否不道德，也不在于喝酒是否可能使某位有酗酒问题的弟

兄绊跌，我们当然应当敏感于此，但这并非本处讨论的核心。 

这些问题更多是关于宗教或礼仪上的洁净与不洁。如果某人遵守

或不遵守，就可能感到自己不洁净、受污秽，或者在神面前有所不足。

这种分裂与争论就在教会中发生了。那些认识到这些实践并非关键的

人，却轻看其他弟兄，这本身就是比饮食或守日子更严重的罪。圣经



说，轻看弟兄的态度是神所憎恶的（箴言 6 章 16~17 节）。 

为什么神憎恶呢？因为这种态度源自傲慢与自大，而傲慢是对神

最严重的冒犯，它甚至导致撒但被逐出天上。傲慢是极其严重的罪。

与此同时，弱者也没有被免除，他们对那些不在意这些律例的人持批

判态度。于是，双方都坚定地认为自己是对的，一方可能心里想着“我

轻看你”，另一方心里想着“你不遵行这些就说明你与神的关系不对”。

教会中出现了冲突，两派人都坚持己见，教会很可能因此成为一个不

愉快的地方。 

想象一下，当主的晚餐进行时，那些被忽略的人会有什么感受？

教会不再是庇护所，而是充满了争执与混乱。上周我在养老院做查经，

有位年长的黑人女士约瑟芬，我问她们去哪儿聚会。有位女士说她还

没找到真正喜欢的教会；另一位说她很久没去教会；约瑟芬却说，她

去的教会非常合她心意，她很喜乐。想想看，能去一个自己喜爱的教

会聚会是多么难得。 

回到保罗所说的“可疑之事”，这些并非异端或不道德行为。我

们不应将这些经文理解为可以放任异端或不道德行为。保罗在其他书

信中明确指出，异端与不道德行为是神所不容的（加拉太书等）。这

里讨论的，仅仅是宗教或仪式上的小事。 

接下来，保罗通过圣灵提出了一个重要原则：我们都要站在基督

的审判台前。我称之为“视角原则”。当你以永恒的视角来看待人与

人之间的冲突时，你会明白，眼前的争执与分歧是短暂的，而最终我

们都要向神交账。 



我曾听说，一战前，弗洛伊德心理治疗在西欧非常流行，每个人

都有自己的心理医生，人们津津乐道于最新的心理突破。然而战争爆

发后，人们立即“康复”了。为什么？因为当你周围都是炮火、炸弹，

你就没有时间沉溺于自我分析。这就像一种受控爆破，先将局势彻底

爆开，冲击波把一切危险消除。 

顺便说一下，这也是我对川普当选的一个理论。人们只是觉得我

们需要一次爆炸，而川普显然是充满爆发力的。这里的意思是，有些

事情的规模如此巨大，以至于它将摧毁一切并将其置于该在的位置，

就像用叶片风机吹灭一支蜡烛一样。 

保罗通过召唤我们考虑另一种审判，来处理我们轻视和论断彼此

的倾向。你想谈论审判吗？那就谈谈这个审判。你想论断别人吗？那

就谈谈这个审判。虽然我们都必须站在基督的审判台前，或者说神的

审判台前，你想论断？那就来谈谈这个审判。 

他在本章前面已经教导我们，要明白，从终极意义上说，我们都

要向神交账。他已经指出，我们有一位主，我们都必须向这位主交账。

如果神接纳了我们，我们怎敢不接纳彼此？我们的标准比神的标准更

高吗？是的，我们可能在神眼中被接纳进入天堂，但我们却不愿在教

会或家中接纳别人，这实在荒谬。在第 4节，他说：“你是谁，竟敢

论断别人的仆人呢？他站得住还是跌倒，不是由你定的，他必站得住。

神能使他站得住。”也就是说，我们不应当论断彼此，因为神有能力

使人站立。最终，我们所有人都将站在审判台前，这全靠神的恩典和

基督的宝血。我们不能忘记这一点，我们必须逃到耶稣那里，因为只

有在他里头，我们才能在审判中站立得住。 



这里的问题被进一步提出，我将提出一个令人震撼的事件。我称

之为“视角原则”，当我们考虑站在神的审判台前时，这一原则尤其

重要。我尝试用一种方式说明，正如圣经中拿单对大卫说的那种“你

就是那人”的情景：拿单讲了一个关于别人的比喻，但大卫很快意识

到其实讲的是自己。我们往往以为比喻只是针对别人，而我的目的是

让我们认识到，这不是外界的问题，而是我们内心的问题，需要审视

自己的心，发现我们的软弱与失败。 

我试着用 20 世纪的暴行来说明这一点。大多数人对 20 世纪的强

权领袖都不陌生，那些人留下了无数无辜的血债，像希特勒、斯大林

等人。这些人从未意识到他们要向神的审判台交账，或者他们将这一

事实彻底排除在思维之外，自欺欺人地以为不会有任何清算。 

俄罗斯作家、历史学家亚历山大·索尔仁尼琴在半个世纪前写道，

他小时候听许多老人解释俄罗斯所遭遇的大灾难时说：“人忘记了神，

因此一切才会发生。”随后，他花了 50 年研究革命史，读了数百本书，

收集了无数个人证言，并撰写了八卷书以清理革命带来的废墟。但如

果今天让他概括造成这场吞噬约六千万人民的灾难革命的根本原因，

他仍然会说：“人忘记了神，因此一切才会发生。” 

无神论者通常会对这种说法强烈反驳。他们会说，这些共产主义

者和无神论者所做的事情不是因为他们相信什么，而是因为他们拒绝

相信什么。他们往往以一种表面的理据来掩饰：无神论不是信仰体系，

而只是缺乏信仰。他们甚至开玩笑说，无神论就像秃头不是发色一样，

不是体系。可实际上，正是这种拒绝承认三位一体神存在的态度，使

20 世纪政治上不道德的暴君掌权。恐怖不是源于他们信仰了什么，而



是源于他们拒绝信什么。 

也许你会想，我为何讲这么多历史和政治事件？我要说明的是，

这与我们自身的教会、家庭和社区的“小灾难”原理相同。这些争执

和分裂，都是因为我们不愿承认：我们都必须站在基督的审判台前。

我们思想、行为、所做之事，如果不承认这一点，又有什么区别呢？ 

以赛亚书第六章给了我们最生动的图景。当以赛亚看见神的圣洁

时，他并没有忽略周围人的罪。被提到神的宝座前，他感受到神的圣

洁，并在他的见证中承认自己的罪：“祸哉，我灭亡了。因为我是嘴

唇不洁的人，又住在嘴唇不洁的民中。又因我眼见大君王万军之耶和

华”（以赛亚书 6 章 5 节）。他获得了视角，他的世界观被彻底改变。

正如摩西在圣光中回到民间，他改变了，因为他亲身经历了神的同在

与荣耀。 

因此，我们彼此相处的方式，将深受我们是否经历过神的圣洁与

荣耀的影响。任何亲眼见过神荣耀与圣洁的人，不可能不因此改变对

他人的态度。 

这正是保罗在教会中处理弟兄间冲突时的做法。他深入探讨，把

问题引向神的审判台。虽然他也提到饮食和酒的问题，但那只是引入

实践的切入点，真正目的是让我们深刻反思如何回应、如何互动。以

赛亚对自己罪的承认，以及对他人罪的见证，实际上是对全人类的控

诉。每个人的嘴唇都需要被基督的火炭触碰，都需要祂的宝血洁净，

绝不多，也不少。 

在神圣审判的光照下，我们是否会像以赛亚一样明白，自己不该



因比别人稍微公义、智慧、谦卑或圣洁，就为自己找安慰？即便我们

是罪人，也不该卷入对可疑之事的琐碎争执。 

这让我想起一位已故的朋友，他曾是法官。他常告诉我法庭上的

事情，有些人做了极其恶劣的事，却毫无悔意。有一次我在看新闻，

看到他出现在电视上，我当时心想，他看起来非常愤怒，这与他平时

温和的性格完全不同。 

他对这三位犯下严重罪行的人说了一些话。后来我和他聊起这件

事，我心想：“天哪，这究竟是怎么回事？”他跟我分享说，不仅是

他们所做的事情本身让人震惊，更让人气愤的是他们那种轻慢的态度。

这个法庭上，他们对公正和罪行毫不在意，只是坐在那里，对整个过

程毫不尊重。 

当我们想到自己对彼此在可疑之事上的态度时，这让我想到，如

果我们在法庭上，所有人都是凶手，但他们对法官毫无敬意，对制度

毫无尊重，对公正毫无尊重，他们所做的只是互相攀比：“我可能很

坏，但他更坏。”我们看着他们，会想：“你们每个人都该受死刑。”

然而，因为我们不看法官，不看公正，只关注彼此，觉得自己稍微好

一点或坏一点，这种心态便潜入我们的性情，这正是使徒保罗所说的。

他提醒我们，不要只谈论彼此的审判，而要考虑真正的审判。 

考虑到保罗写这封信的背景，写给教会的信，难道这不应该成为

每一次教会聚会的目标吗？当我说目标时，我指的是一个事件，通过

神的恩典、基督的灵，让我们开始理解公义神的圣洁，以及我们得蒙

拯救的事实。如果我们真正理解这一点，这种领悟将会体现在我们的



敬拜、祷告、专注和参与上，这也应当成为敬拜的目标：神的荣耀、

圣洁、公义，以及我们因恩典、唯有因信靠基督而蒙神悦纳的事实。 

这一点很容易被忘记。当我们对别人发怒，哪怕自认为是义愤时，

实际上往往是一种自私的愤怒，是虚假的愤怒。难道我们不希望借着

圣洁的成长，即神在我们里面塑造基督的样式，让我们越来越像基督，

成为敬拜的目标吗？这不是靠我们自己的意愿、需求或判断来实现的，

而是当我们聚集时，被神的至高荣耀和宝座所震撼、所覆盖，从而被

改造。 

想象一下，以赛亚那天究竟经历了什么被提到神的宝座前。也许

他那天生活艰难，租金难付，或刚收到医生的坏消息，甚至可能刚输

了一场重要比赛。但我敢保证，当他站在圣洁的神面前时，所有这些

琐事都不再重要，一切都被置于正确的视角之下。 

保罗引用以赛亚提醒我们，这种视角并非总是被遮蔽。我们可能

有一些思想，但保罗写道：“我指着永生的主起誓：万膝要向我跪拜，

万口要向神承认”（罗马书 14 章 11 节）。保罗在告诉我们，偶尔在

教会我们会跪下祷告。我们有时可能会忽略敬拜时的身体姿势的重要

性。我并不是为了炫耀，但每个主日，在我上台之前，我都会跪下祷

告。虽然不容易，但这改变了我的心境。 

这里的重点不是我们的动作本身，而是当光照进我们心中时，自

然会跪下。并非我们假装承认自己的怀疑或信仰，而是真正被神的圣

洁与荣耀震撼。每个人都会承认基督的主权，这也彰显了基督的神性。

正如以赛亚书45章和腓立比书2章10~11节所述：“叫一切在天上的，



地上的，和地底下的，因耶稣的名，无不屈膝，无不口称耶稣基督为

主，使荣耀归与父神。” 

值得注意的是，世上仍有很多人不承认耶稣是神。我曾在一家汉

堡店里遇到一个陌生人，问我给他一节经文证明耶稣是神，我直接引

用了约翰福音 1 章和希伯来书 1 章。因为无论如何，你最终都会向基

督跪拜；若耶稣不是神，那就成了偶像崇拜。记得当有人想向彼得跪

拜时，彼得的回应是：“起来！”拜非神者本身就是偶像崇拜，而耶

稣自己也在受魔鬼试探时，只接受对神的敬拜。 

这正是保罗和圣灵要引导我们的：如何以此心态对待彼此。保罗

指出教会内部的派系与争论，我们必须意识到：真正的问题不是饮食

或节日这些礼仪上的差异，而是我们彼此交往的心态。 

第 12 节，保罗进一步点出重点：“这样看来，我们各人必要将自

己的事，在神面前说明。”如果我们真正意识到必须向神交账，那么

我们对彼此的恩慈和宽容将会影响我们的家庭、教会乃至国家。我作

为牧师，常常面对婚姻、个人或家庭的困境。几乎每一个冲突的答案，

都与当事人本身息息相关。若他们经历了以赛亚式的经历，如保罗被

提到天上，认识到我们都必须站在基督的审判台前，那将如何影响每

一段婚姻、每一段关系？无论是工作、家庭、政治、经济、爱好还是

艺术，这都会影响一切。 

当我们聚集时，我们的目标是承认至高荣耀的基督。当我们沉浸

其中，专注于祂，这种专注的副产品就是我们彼此交往方式的改变。

试想，如果邻居真切理解神的恩典，理解自己因基督宝血得蒙拯救，



他们的态度将完全不同。 

当我们吟唱“神的律法是可畏的”时，也许有人会觉得“可畏”

听起来有些严厉。但请不要忽略重点：承认律法的可畏，正是因为它

驱使我们奔向基督，而这种恐惧最终消失于对基督的依靠。 

但保罗说，不要彼此恐吓。如果你真正理解这一点，就不要用你

那些可疑之事、夸大的自我态度和冷漠的表情来恐吓别人。我们需要

认识到，我们是蒙神恩典的人，这应当体现在我们的言语中，也应反

映在我们彼此相待时的容貌和宽容的心态上。 

昨天，我和儿子参加了一场排球比赛。我坐着时，旁边有大约八

个孩子，大概年龄在 18 到 23 岁之间，他们在讨论逻辑和神学。我看

着我的孩子，心想：“他们在讨论什么？”我的孩子认识他们，于是

我知道了他们是谁。我心想，这很有意思，我得参与进来，但又不想

显得像个古怪的老头，于是我问：“你们在讨论神学吗？” 

结果，其中一个人曾经参加过我们与无神论者的辩论会，他非常

聪明、敏锐，我们开始交谈，当他知道我是谁后，立即想讨论他所知

道的内容，而这些内容我可能并不同意。这种讨论方式本身没问题，

我也能接受。但在这次谈话的背景下，我有一个目标：无论我们讨论

到什么，我都希望他不会因为我们在某些问题上意见不合而对神或教

会感到疏远、不适。你明白我的意思吗？即便我们有分歧，我仍希望

他能认为：“我们在这个问题上意见不同，但他是基督里的弟兄。” 

基督徒之间会有分歧，我们不能假装没有分歧。完全不允许分歧

的环境本身就是不健康的。一个从不争论的家庭，不一定是健康的家



庭。有时人们不争论，是因为厌倦了倾听对方，但那并不能解决问题。

你需要学会处理分歧，但如果你以“我们都要站在基督审判台前”的

意识来处理这些分歧，那讨论将会更加甘甜。 

保罗总结道：“所以我们不可再彼此论断。宁可定意谁也不给弟

兄放下绊脚跌人之物”（罗马书 14 章 13 节）。对我来说，这意味着

我不希望与人交谈的方式，使他们来敬拜时感到困难。对你来说，可

能是别的情境。你是否愿意建立这样的关系：当别人来到你的教会时，

因为你平时的行为而感到尴尬？还是当他们来到时，你因他们的到来

而高兴，即便你们在某些事情上意见不同？高兴的原因是什么？是因

为神的恩典，是因为基督的宝血，是因为我们都将站在基督的审判台

前。没有这一点，就没有希望。 

最后一节经文，保罗在原文中有一个双关的用法，在英文里不容

易看出。如果读希腊文，大意是：“不要论断，但若必须论断，就论

断这件事：不要使弟兄绊倒。”简而言之，在可疑之事上，要确保你

的行为不会让其他基督徒在敬拜他们的救主时感到困难。实现这一点

的关键，是我们都认识到自己需要从神那里得到的恩典，那位神的眼

目太圣洁，无法直视我们。 

让我们祷告： 

天上的父啊，我们祈求你开启我们的心思和心灵，使我们理解并

领悟你的圣洁。让我们对你的圣洁、对你公义的理解，在某种意义上

使我们彻底认识自己的软弱，使我们深切明白多么迫切地需要耶稣来

抬举我们。愿我们的喜乐、我们的平安，以及我们彼此相处的方式，



都能反映出我们因耶稣基督所蒙的恩典。 

我们奉耶稣的名祷告，阿们。 


