
healingwings.net 

罗马书系列讲道 140 

论断与轻看 
罗马书 14 章 1~4 节 

维保罗牧师 2017 年 3 月 5 日 

翻译：甘晓春 2025 年 10 月 27 日 

 

请翻开圣经，来到罗马书第 14 章。今天我们要看的是 1 至 4 节。

现在，让我们来读神的话语： 

“信心软弱的，你们要接纳，但不要辩论所疑惑的事。有人信百

物都可吃。但那软弱的，只吃蔬菜。吃的人不可轻看不吃的人。不吃

的人不可论断吃的人。因为神已经收纳他了。你是谁，竟论断别人的

仆人呢？他或站住，或跌倒，自有他的主人在。而且他也必要站住。

因为主能使他站住。” 

以上是神的话语，让我们祷告： 

天父，我们来到你面前，当我们读到罗马书中呼召我们按照蒙受

你大恩的方式生活时，求你帮助我们不忘，我们寻求顺服你，并不是

为了在你面前赢得认可，而是因为我们已被你的大爱深深爱着。求你

帮助我们行事为人，符合我们蒙召的身份和所拥有的，不是为了进入

你的批准名单，而是因为靠着我们至高祭司宝血的救赎，我们已在你

眼中蒙悦纳。愿父神使我们全心追求遵行你话语中的美好劝诫。我们

奉圣洁的耶稣名祷告，阿们。 

https://healingwings.net/


几年前，我参加一次家庭营，这是少数几次我没有带妻子去的营

会，所以我带了所有的孩子。营会前，一些已婚夫妇打电话给我，希

望能在营会上接受辅导，其他人也提出类似请求。这一周对我来说非

常忙碌，不可能只顾着打排球或参加休闲活动。因此，我错过了几节

讲座，总共有大约 11 节，我只错过了其中几节。在最后一节讲座快结

束时，讲师，一位神学院教授，开始开放提问环节。 

我对那种氛围非常敏感。讲师一开口，现场陷入一种尴尬而漫长

的沉默。你知道那种感觉，主持人说 Q&A，可没人提问，现场没有任

何回答。于是我问其中一位参与者，讲师在讲座中是否提到某个话题，

对方说没有，并鼓励我去提问。我坦白说，我只是想打破沉默，带动

大家提问，让 Q&A 顺利开始。于是我举手提问，讲师问我是否听过他

实际讲过包含该问题的讲座。我尽力轻描淡写地回答：“显然我没有。”

他回答说，这里有三百人，他更愿意回答那些实际听过讲座的人的问

题。你可以想象，现场气氛立刻紧张起来。也许是我缺乏自尊，我并

不为自己感到尴尬，反而为讲师感到些许尴尬，因为他的话让自己看

起来不太友善。尤其这一周的主题是哥林多前书 13 章，爱的章节。 

我提这件事，只是想说明，有人说基督徒是唯一会伤害自己人的

群体。这或许夸张，但我想我们在彼此交往中确实可以做得更好。 

暂且撇开“信心软弱与刚强”的问题，这段经文开头的劝诫非常

简单：接纳彼此。这里的“接纳”意味着以友善的态度接受他人的存

在。我不想提前讲太多，但我想谈谈这个“接纳”，先不讨论软弱与

刚强、可疑之事。接纳就是以友善态度面对他人的存在。 



有时候，我觉得我们教会的每个成员、每个教派甚至整个基督徒

群体，都应该去模仿某些快餐店的服务员。他们或许是最敬虔的服务

行业员工。当你走进他们的店，他们会注视你、热情问候、非常细心、

友善、充满笑容，让你感到受欢迎。也许这很简单，但对我来说，当

我走进赛百味，他们说“欢迎来到赛百味”，我就感到鼓舞，即便我

知道他们是拿工资的。 

这让我想到罗马书 16 章，保罗在 27 节中使用“问安”二十余次。

问安意味着在交往或互动中使用一定的问候方式。虽然我们不都是外

向的人，但每一个在场的人都需要承担问安的责任。方式可以不同：

点头示意，或者关心地询问“你这一周怎么样”“工作如何”“计划

如何”，甚至肩膀轻拍一下都可以。关键是，我们需要有意识地承认

他人的存在。 

回到经文的核心，这段经文非常值得思考：基督徒之间竟然存在

轻视和论断。这段经文让我想到彼得的安慰感，彼得常被描写得糊涂，

但耶稣仍爱他。读到彼得的经历，我们会意识到自己的软弱，不必自

视过高。然而，这并不为信徒之间的不和提供借口。 

我们要记住，挑起弟兄间不和的人，是圣经所说神所恨的七件事

之一。你可能会说：“我只是被动，不引起纷争”，但圣经的诫命通

常有正面和负面意义。比如“不可杀人”不仅是禁止行为，也意味着

应主动保护生命。如果可以救人却不救，也是违反诫命的。 

正如我们今早敬拜所读的诗篇 133 篇 1 至 3 节：“看哪，弟兄和

睦同居，是何等的善，何等的美。这好比那贵重的油，浇在亚伦的头



上，流到胡须，又流到他的衣襟。又好比黑门的甘露，降在锡安山。

因为在那里有耶和华所命定的福，就是永远的生命。”这种合一如同

蒙恩的膏油和甘露，让我们感受到团契的美好。 

在这段经文中，还有信心软弱与刚强的区别。刚强在 15 章才明确

提到，但这里隐含有软弱者的存在。问题涉及“可疑之事”的争论，

因此我们必须先理解“可疑之事”意味着什么，才能真正理解经文的

核心。 

我想要提出的观点是，这种情况在教会中至今仍然非常普遍。这

里所谓的“软弱的人”，从外表上看，可能会被认为是比较刚强的，

因为他们在某些方面显得更有纪律性，但实际上，软弱的人是指那些

在良心上觉得不能做某些事情的人。那些事情本身在圣经中并没有明

确禁止，但他们觉得做了会不对，即使圣经没有明文规定。 

而在这段经文中，刚强的人，是指良心允许他们去做这些事情的

人。举个显而易见的例子：饮酒。有些人不喝酒，你可能会说，他们

很刚强，因为他们不喝酒，这是良心使然。但也可能有其他原因，他

们不喝酒。换句话说，那个人可能被认为是刚强的，但圣经并没有禁

止他们这样做，而真正刚强的人则会说：“这对我来说不是问题。” 

软弱的人会说：“我就是做不到”，即便圣经没有明确禁止，他

们仍觉得做了会不舒服、内心有负担或不安。而刚强的人则不会有这

样的困扰。所谓的“可疑之事”，在这段经文中主要涉及饮食方面的

选择，可以吃什么、不可以吃什么。后面章节还会涉及某些日子的守

候，甚至饮酒等问题。 



在历史和背景中，这些问题与基督徒犹太人的情况有关。他们从

小遵守饮食律法，后来信主。例如在使徒行传第 10 章，彼得看到神宣

告一切食物洁净，曾一度抗拒，因为他从未吃过某些食物，他觉得那

样不对。而另一类人，是从异教文化中来的，他们曾参与献祭动物给

偶像，良心无法允许他们食用那些曾作为祭品的食物。今天有人听摇

滚乐会有类似感受，虽然这在本质上并非圣经禁止的事，但他们觉得

自己不能接触。 

这些事情在圣经中没有明确禁止，属于“可疑之事”。现代教会

中也可能存在类似情况，比如有人坚持上教会必须穿西装，而有人觉

得不必这样穿。虽然这些问题如今并非主要的争议，但“可疑之事”

的原则仍然适用。 

判断什么是可疑之事并不容易。有时与他人讨论，你认为是可疑

之事，但对方不认同，这就很难沟通。即便你确信自己的判断是正确，

也可能面对不同意见。在这种情况下，我们被呼召不要轻视。 

在信仰成熟的人中，有很大的诱惑去轻视信心软弱的人。可能我

们都不愿意承认自己会落入这种情况，认为自己不会轻视他人。但经

文用“轻视”这个词正好提醒我们，耶稣在讲法利赛人与税吏的比喻

时，描述了自以为义、轻看别人的态度。法利赛人自认义，轻视税吏，

税吏则谦卑悔罪，得以称义。我们应当像税吏，而不是法利赛人。 

当我们对自己的成熟、自认为的圣洁感到自满时，就会出现轻视

他人、看不起软弱信徒的危险。我们可能会觉得某些人不明白信仰，

甚至在愚昧中有些傲慢，这会让我们心生烦躁。这种态度极其危险，



它显示出对自己在神面前罪性的无知。 

有人可能会想，“牧师，纠正软弱信徒，帮助他们成熟，不是一

种爱吗？”确实，出于爱去教导、扶持软弱信徒是必要的，但关键在

于我们的态度。如果我们因自己成熟而看不起他们，那就违背了经文

的教导。我们必须时刻保持谦卑和爱心，避免轻视和藐视弟兄姐妹。 

关于以智慧、慈爱去纠正软弱弟兄的问题，并不是这段经文的主

题。我想说的是，我们需要在心中审视那种轻视和论断他人的倾向。

这里有信心刚强的人，可能会轻视、藐视软弱的人；而软弱的人也不

是完全无辜的。没有人喜欢被轻视，被轻视的人自然、也容易犯罪的

反应，就是去论断轻视他的人。保罗写到的“论断”态度可能有两个

层面：一个在开头，另一个更符合经文上下文。 

首先，你可以想象场景：有一位软弱的基督徒说：“我们不应该

这样做。”而刚强的基督徒则觉得对方荒谬，并因此轻视他。软弱的

弟兄又反过来判断刚强的人在轻视自己，于是形成一种奇怪的争执。

我们对被轻视的反应，我称之为“伟大的隐形过犯”，当我们因为别

人轻视自己而去论断他们时，我们就等于主动踏入了他们的领地，套

上了他们的外衣。 

如果你想试试，可以在社交媒体上发布一条信息，尽量礼貌地批

评某种社会行为，然后坐下来观察，评论区可能会涌现出“你凭什么

论断别人？”之类的愤怒回复。令人困惑的是，这些评论者自己正在

论断你，但他们却认为你不该论断他人。这正说明了论断心态的盲目

与复杂。 



更贴近经文的背景是，软弱的人因为刚强的人做了他们认为有问

题的事而心生论断。例如，软弱的人不吃某些食物，而刚强的人吃了，

这让软弱的人认为这是错误的，从而论断他们。关于绊倒人的问题，

章节后面会更详细地展开。 

那么，我们谈论的到底是什么类型的事呢？肉、蔬菜、酒现在已

不再是主要问题。当时争论的主要是宗教礼仪上的问题，而不是道德

问题。我们要学会应用“敏感原则”，考虑在现代教会中，我们会在

哪些方面容易触犯他人的软弱。 

举几个例子。很多年前，我被邀请带领一个高中生的查经班。我

们围坐一圈，我将圣经放在地上，其中一位女生很不满，觉得不应该

把圣经放在地上。同时，她对查经内容显得非常冷漠，甚至故意表现

出不感兴趣。 

如果我在这个情境中是刚强的一方，正确的回应方式不是轻视她，

而是避免引起她的不适：即使我有自由可以把圣经放在地上，我也选

择不这样做，以尊重她的软弱。这就是“敏感原则”的实践。 

再举一个跨文化的例子：我曾参与一个基督徒运动团队，负责在

排球比赛后向其他队和观众传福音。一次，我在分享时随意靠在排球

支架上，一位队友非常反感，觉得我没有体现出信息的圣洁性。按圣

经来说，这并不是违反什么经文，但他的感受确实值得考虑。我不得

不意识到，如果我去其他教会或会议讲道，也需要注意自己的行为和

着装是否会分散听众注意力。 

这种原则还可以延伸到更日常的事情。多年间，我为了避免干扰，



几乎每次讲道都穿白衬衫打领带，持续了八年，直到有人说我看起来

像摩门教徒，我才开始调整。 

还有一点，当涉及到“可疑之事”和软弱弟兄时，我们需要尽力

在这方面做到优秀。比如电视的问题，我个人是软弱的一方，如果餐

馆里电视开着，我很难不看，会分心。因此，我必须有意识地避免陷

入诱惑，以尊重他人的软弱。 

这些例子都说明，无论大小，我们都要以敏感、谦卑和爱心，考

虑弟兄姐妹的软弱和感受。 

这是一个极大的祝福，多年来，因为没有电视，我把更多的时间

花在写信和研读上，原本可能浪费的时间反而充满了美好的事物。诱

惑是什么呢？诱惑就是我可能会在某个星期天站起来，对大家说：“你

们都应该扔掉电视！”，这是我这个软弱的人所可能产生的想法。我

妻子则完全相反，电视开着她也不会看，我则难以理解她的淡定。 

我记得，年轻时曾去过一个五旬节教会，60、70 年代的事，教堂

里摆满了人们带来的电视，作为对祭坛的献祭：“我要献上我的电视。”

在那种文化背景下，牺牲电视被视作属灵的行动。今天，如果换成智

能手机、平板或其他设备，舍弃它们也未尝不可，但问题在于：我们

不能把自己的选择强加于他人，也不能因此去论断不做同样选择的人。

正如有人曾说过，非常好地表达了这一点：“谁敢在没有神的话语许

可的情况下，对人的行为妄加宣告？”，没有神的话语作为根据，我

们不能擅自判断他人的行为。 

再举一个例子，这次涉及敬拜，更贴近我们的实际生活。我必须



坦诚：当初有人告诉我，不要向会众坦白自己的罪，因为他们可能永

远不会原谅你。多年后，我曾到访一些教会，作为客座讲员，发现某

些敬拜歌曲在神学上过于浅显，或情感上重复。我本可以选择不参与

唱这些歌，但圣灵让我意识到，这种态度其实是极度傲慢的。我曾以

为自己成熟、甚至高于孩子们的灵性层次，但事实上，我的拒绝参与

是我软弱的表现。 

这里的关键在于态度，对于我们认为“浅显”或“可疑”的事物，

我们是否能以爱、谦卑和顺服的心，与弟兄姐妹一同参与敬拜？我们

是否能意识到，即使在这些差异中，神仍然接纳他们的敬拜？保罗在

罗马书 14 章 3节提醒我们：“但神接纳他了。”换句话说，我们不能

轻视或拒绝神所接纳的人。 

进一步，保罗说：“你是谁，竟论断别人呢？他或站立，或跌倒，

都有自己的主人；他必站立，因为神能使他站立。”这句话提醒我们：

无论是软弱的弟兄还是刚强的弟兄，我们最终都要向同一位主负责。

知道我们真正的主是谁，就有了自由和安慰，不必被他人的评判和权

威所左右。 

我曾参与一个本地教会理事会，七位基督徒背景各异，神学观点

也有很大差异。虽然我们会辩论、争论，但最终我们都明白：我们说

出的话，最终要向主负责，而非彼此审判。正因为如此，我们可以在

多样化中保持爱心、平安与喜乐的交通。 

因此，无论我们是软弱还是刚强，无论自认为成熟，还是感到软

弱、迷茫、无助，只要我们以孩童般的信心，将自己的灵魂交在基督



手中，神必使我们站立。惟有神能使我们坚立，这是我们的盼望与依

靠。 

让我们祷告： 

天父，我们祈求你赐给我们智慧，使我们在与弟兄姐妹的交往中，

始终保持慈爱和谦卑的心。父啊，求你帮助我们明白，最终我们要向

你负责，你掌管一切心思意念。求你在你的子民中培育美好的团契，

让我们在差异中仍能相爱、同心、同行，凡事荣耀你的名。 

我们如此祷告，奉耶稣基督的圣名，阿们。 


