
healingwings.net 

罗马书系列讲道 139 

光明的兵器 
罗马书 13 章 11~14 节 

维保罗牧师 2017 年 2 月 12 日 

翻译：甘晓春 2025 年 10 月 25 日 

 

请大家翻到罗马书第 13 章，我们要一同来看第 11 到 14 节，并在

这四节经文上完成三部分信息的最后一讲。 

现在请听神的话： 

“再者，你们晓得现今就是该趁早睡醒的时候，因为我们得救，

现今比初信的时候更近了。黑夜已深，白昼将近，我们就当脱去暗昧

的行为，带上光明的兵器。行事为人要端正，好像行在白昼，不可荒

宴醉酒，不可好色邪荡，不可争竞嫉妒。总要披戴主耶稣基督，不要

为肉体安排去放纵私欲。” 

以上是神圣的话语。让我们祷告： 

天父，我们感谢你，因你的道在圣灵的运行下成圣我们的心思意

念。今早当我们查考这些话语时，求你使我们的思维敏锐，使我们得

着从上头来的智慧。特别当我们思想“披戴光明的兵器”这一命令时，

求你帮助我们明白你的心意，好叫我们既被滋养、被保护，也能忠心

事奉你，推进你的国度，成为他人的祝福，也成为你的喜悦。我们奉

耶稣的名祷告，阿们。 

https://healingwings.net/


我们曾经从这段经文中作过一些观察，有些时候、某些处境下，

属灵与道德的黑暗会达到更高的浓度与强度。在这样的光景中，使徒

保罗呼召我们要睡醒，从属灵的昏沉中苏醒过来。我们必须警觉，认

识到这个世界迷惑的力量环绕在我们四周，我们没有一个人能免疫。 

保罗写道：“行事为人要端正，如同行在白昼。”意思是，我们

应当如此生活，好像众人都能看见我们的一举一动，即使事实上未必

如此。因为我们知道，神无时无刻不看见我们。真正的基督徒正直，

就是在无人看见时仍行在光中。 

保罗随后列举了几种罪，这些罪在罗马教会中可能十分普遍，荒

宴、醉酒、邪荡、好色、纷争、嫉妒。这些正是行在黑暗中的例子。

上次我们提到箴言的教导：不要靠近这些事的门口，而要像羚羊逃避

猎人一般远远逃离。 

我们也谈过披戴基督的两种意义。第一种，是因信披戴基督，好

像穿上一件义袍，使我们在神眼中被看为义。这就是福音。保罗在腓

立比书 3 章 9节中说，我们“并且得以在他里面，不是有自己因律法

而得的义，乃是有信基督的义，就是因信神而来的义。”若没有这种

义，之后所说的一切都是空谈。 

但在罗马书这里，“披戴基督”又与“披戴光明的兵器”相平行。

这里强调的是另一层意义，顺服与争战。今天我们要思想的正是这一

点：披戴基督作为光明的兵器，意味着什么？在顺服的层面上，这代

表什么？在打那美好的仗上，又该如何实践？ 

有时候我觉得生活就像一个多厅电影院，而每个放映厅都在播放



《辛德勒的名单》。片刻的喘息似乎难以寻得，幸福与满足似乎总在

远处，触不可及。忧郁也极易滑入绝望。我想，这种情况不只发生在

我身上，对你们中的许多人而言，可能也并不陌生。 

有位朋友见我经历了种种困难，想给我一点鼓励。他明白苦难中

有成圣的功效，神常藉着试炼来炼净我们。于是他对我说了一句话，

我大致明白他的意思：“事情进行得不顺，并不代表它没有朝着好的

方向发展。”我花了点时间咀嚼这句话，后来渐渐明白他的意思。 

几天后，我和妻子与几位朋友共进晚餐时，也分享了我们近来所

经历的一些挑战。几天之后，我收到一份邮包，里面是一枚钥匙圈，

上面刻着一句话：“要在主里刚强”（以弗所书 6 章 10 节）。那一刻

我心中备受安慰，毕竟平时收到的信多半是账单，而这次却是一句温

柔的提醒。 

我便开始思考，这句话究竟是什么意思？“要在主里刚强”，圣

经在怎样的背景下这样命令我们？这不只是鼓励性的口号，而是一条

命令：“要刚强。”这是命令语气。那么，我该怎样做到呢？ 

保罗在以弗所书第六章结尾说这句话，于是我决定重新读一遍那

卷书，好明白他在怎样的思路下发出这条命令。那是不是像我们常听

到的“撑住！”之类的口号？还是其中有更深的属灵含义？于是我重

新阅读以弗所书，想从上下文“悄悄靠近”那节经文，好带着更丰富

的背景去理解“在主里刚强”的命令。 

让我们做一个简短的概览。保罗在以弗所书前三章中，主要陈述

信徒在基督里所蒙受的一切属灵福分。他称之为“在天上各样属灵的



福气”。这些福气属于一切在基督里有信心的人。他提到我们藉着基

督的血得蒙救赎，罪得赦免，这是照着他丰盛的恩典而得的。换句话

说，保罗在开篇就向我们宣告：“看哪，你们在基督里已经拥有天上

一切的丰富！” 

他又为信徒祈祷，知道我们思想的有限，就求神使我们明白“他

向我们这信的人所显的能力是何等浩大”。他不是求我们去得着什么，

而是求我们明白我们已经得着的何等丰盛。 

第二章中，他说我们原本是死在罪中的，如今因着神丰富的怜悯

和大爱，已经在基督里活了过来，并指出基督自己就是我们的和平。

到了第三章，他再次祈祷，求神使我们明白那“测不透的基督的丰富”，

并说：“我在父面前屈膝，求他使你们能与众圣徒一同明白基督的爱

是何等长阔高深。”他不是在祷告说“求神多爱你一点”，而是祷告

“求你能明白祂已多么爱你”。 

换句话说，前三章都是福音。就像你坐在一场遗嘱宣读会中，而

律师不断念出你所承受的巨大产业，你惊讶地问：“这一切都属于我

吗？”，是的，都是属于你的。 

保罗的信息实在太丰富、太荣耀，以至于他在第三章末尾似乎忍

不住停下来，在书信正中间就发出一段通常该出现在结尾的祝福。他

写道：“神能照着运行在我们心里的大力，充充足足地成就一切，超

过我们所求所想。愿他在教会中，并在基督耶稣里得着荣耀，直到世

世代代，永永远远。阿们。”（以弗所书 3 章 20~21 节） 

他在信中途就停下来，说：“我不能再写下去而不先献上赞美。”



但接着，他又以一个“阿们”作结，然后重新展开新的方向。接下来

的三章，他开始劝勉信徒要“行事为人配得上”自己所蒙的呼召。 

前三章他在说：“这是你们的身份。”接下来的三章他说：“现

在，活出与你身份相称的生命。”你们是君王的儿女，拥有天国的产

业，因此要活出与之相称的样式。这是呼召，是挑战，呼召信徒过成

圣的生活。 

请注意，他并不是说：“你们要先做到这些事，好得着前面说的

那些祝福。”不是的。保罗的逻辑正相反。他说：“若你在基督里有

信心，这就是你的真实身份，所以现在要活出与你的身份相符的样式。” 

在第四章，他说明了神赐给教会各样的恩赐，为要成全圣徒、建

立基督的身体，使我们在真道上同归于一，达到“长成的人”，满有

基督长成的身量。他在说：“我希望你们长大成熟，在信仰上合一，

在基督的丰盛里得以完全。” 

既然我们在基督里成为新造的人，就当“穿上新人，这新人是照

着神的形象造的，有真理的仁义和圣洁”（以弗所书 4章 24 节）。 

保罗早先已经说过，你们在基督里是新造的人，但在这里他又说：

“要脱去旧人，穿上新人。” 

可见，同样地，“披戴基督”也有两个层面。在一个层面上，神

看我们是完全更新的，在基督里完全属他；但在另一个层面上，罪仍

然存在于我们里面，你知道，我也知道。因此，我们每天都要与之争

战。 



接着，保罗变得更具体一些，他开始针对以弗所教会中可能被人

提到的一些具体行为加以劝诫。他谈到撒谎、愤怒、偷窃、污秽的言

语、苦毒、淫乱、贪婪、醉酒等罪。你会想象，当这些话被读出来时，

会众的气氛是不是逐渐紧张起来？有些人或许在座位上开始不安地挪

动，因为他们知道，也许保罗确实听说过他们的某些事。保罗并不是

凭空列举这些罪，他显然是在针对教会中真实存在的问题发出劝诫。 

到了第五章，保罗又转换了主题，从行为层面转向关系层面。他

开始谈论丈夫与妻子的关系，他们该如何看待彼此的角色、努力与目

标；谈到儿女应当如何顺服父母，父母又当如何以敬畏的心养育儿女；

又谈到仆人该如何服事主人，主人也不可威吓仆人，因为他们自己在

天上也有一位主。可见，他所涵盖的范围极广。 

接着来到第六章，终于到了那一章。也许这时他的墨水瓶快要见

底，或者他的书记正在奋笔疾书。保罗以“我还有末了的话”开始作

结。你是否也熟悉这种语气？当牧师在讲道中说“最后一点”时，大

家都会精神一振。我曾经一开始就说“最后一点”，全场的人都露出

震惊的表情。 

想象那时以弗所教会的会众听这封书信时，心情该是何等起伏不

定。一会儿被宣告天上各样属灵的福分都属于他们，一会儿又被指出

教会中种种的罪行，劝他们悔改；一会儿仿佛置身天国海面的平静，

一会儿又被真理直指人心的锋刃刺痛。前三章充满喜乐与颂赞，后三

章却让人深觉亏欠与软弱。 

也许有些人听到一半就走神了，这并不奇怪。我们都有这种经验：



听讲道时，牧师说到某一点，我们的思绪被带走，过了几分钟才发现

自己没跟上，于是翻翻笔记赶紧找回线索。牧师有时也会用一句话唤

醒大家的注意力：“好，如果你今天什么都没记住，那至少记住我接

下来要说的这句话！”于是众人又重新集中精神。 

我想，当保罗写下：“我还有末了的话：你们要靠着主，倚赖他

的大能大力作刚强的人”（以弗所书 6 章 10 节）时，会众的心也被重

新唤醒了。那句“要刚强”，不是一种温柔的口号，而是一声带着力

量的命令。它不像“放手让神工作”那种被动的安慰，而更像是拳击

教练在回合间对自己快要失去斗志的选手所喊的话：“振作起来！打

起精神！抬起防守！深呼吸！继续战斗！不能认输！” 

在拳击里，丢毛巾代表投降。我们今天常说我不行了、我投降了，

就是那意思。但保罗没有给我们这样的选项。他没有说我们可以认输。

他命令我们继续参战，要刚强，要争战，要得胜。 

也许你觉得他说得太像教练了，但事实上我们确实能确信胜利，

因为这命令并不是要刚强而已，而是“要靠着主，倚赖他的大能大力

作刚强的人”。不是靠自己的力量，而是靠他的力量。 

那些专心聆听的人也许会立刻想到保罗在以弗所书前几章中所写

的：他曾说神向信徒所显的能力是何等浩大，他曾描写基督被升为至

高，远超过一切执政的、掌权的、有能的、主治的（以弗所书 1 章 19~21

节）。他强调，那赐生命、治理万有的权能，如今正在我们里面运行。 

保罗提醒信徒，要记得自己是谁，也要记得神的能力正在他们里

面运行。他在这里划出一个极其重要的区别：那就是我们“感觉如何”，



与我们“真实的属灵光景”之间的差异。 

今日的西方教会中常见一种危险的倾向，就是以感受来衡量属灵

状况。我们常以为属灵生命好不好，全看自己“感觉好不好”。但这

是危险的错觉，因为“你感觉如何”与“你真实是谁”之间往往有极

大的差别。 

有时我们甚至连“起来面对新的一天”的力量都没有。作为牧师，

我也明白这种感受。有时早晨起床，心想：“今天真不想去教会。”

但妻子会提醒我：“你是牧师啊，你得去。”我们有时觉得疲惫、软

弱、耗尽，但保罗要告诉我们，在这命令面前，这些感觉并不能成为

理由。不是说神不关心我们的疲乏，而是说这呼召并不因我们的感受

而取消。 

保罗并不是一个高高在上、不食人间烟火的属灵理论家。他自己

也深知软弱与试炼的痛苦，并且神也亲自回答了他的挣扎。在哥林多

后书 12 章 9~10 节他提到自己身上的“刺”，那是撒但的差役，为要

攻击他。他三次祈求主挪去，但神回答说：“我的恩典够你用的，因

为我的能力是在人的软弱上显得完全。”于是保罗说：“所以，我更

喜欢夸自己的软弱，好叫基督的能力覆庇我。为基督的缘故，我就以

软弱、凌辱、急难、逼迫、困苦为可喜乐的；因为我什么时候软弱，

什么时候就刚强了。” 

也许你对这段经文早已熟悉，但请注意其中的要点：我们的疲惫，

并不能削弱神的能力。神的能力如同那创造万物的引擎，从无中生有，

又在堕落之后施行救赎。如今，这同样的大能正在我们里面运行。 



“要靠着主，倚赖他的大能大力作刚强的人”，这不是空洞的口

号，而是带着确据的命令。我们被召去争战，也被应许必然得胜。正

如诗篇所言：“耶和华我的磐石，是应当称颂的。他教导我的手争战，

教导我的指头打仗。”（诗篇 144 章 1 节） 

大卫所指的是肉身的战事，但保罗把这应用在更重要的属灵争战

上，与罪争战，与世界争战，与魔鬼争战。那位教导我们“手能争战、

指头能打仗”的神，仍是我们的慈爱、我们的山寨、我们的保障、我

们的拯救者、我们的盾牌，是我们投靠的主。 

人常这样说，我也盼望你能将这些话深藏在心，因为它们同样安

慰了我，基督就是那属灵力量的源头，这力量借着信心传递给祂所有

的子民。刚强是我们的本分，软弱则是我们的罪。坚定的信心、勇敢

的心志、忍耐的毅力、稳固的盼望、深切的爱心，这一切若我们与基

督保持不间断的交通，皆可从祂而得。 

但这并不容易，这是征战，是一场属灵的争战。 

也许就在此时，使徒保罗身处监狱之中，正在写信。他或许挪动

了一下铁链，让自己坐得舒服些，然后看了一眼那与他同锁的卫兵，

也许正是那一刻，他注意到了那人身上的盔甲。于是，圣灵在他心中

启发出这幅属灵的画面。我们知道，神的话语虽是无误、出于神的启

示，却是藉着人的个性写成的。保罗写作的风格不同于彼得，彼得也

不同于雅各；他们的文字都带着各自的性情，这是一件奇妙的事。 

保罗看着那名卫兵，也许就开始思想那属灵的军装。信徒必须穿

戴全副军装，但首先，这军装必须是正确的，是合宜的。于是，在列



出各样装备之前，保罗先谈到敌人是谁，因为若不清楚所面临的争战

对象，就无法知道如何作战。 

他在以弗所书 6 章 11 节提到“魔鬼的诡计”。我们从中可以推知：

魔鬼是有权势的，是诡诈的，是智慧而邪恶的。他的“诡计”不是属

血气的，而是属灵的恶势力。因此，当我们谈论刚强或软弱时，若只

是从人的感受去衡量，那便是错误的分类。扭伤的脚踝或许会使人无

法上场打球，但却不能阻止他赢得学术比赛。同样，属灵的军装并不

是一针肾上腺素，也不是一袋金钱。 

我们还必须认识到，无论外在的处境多么艰难，或敌人多么邪恶，

那都不是争战的真正战场。那些困难不过是保罗所说的“火箭”，而

真正的敌人是那发箭的弓手。若我们只是愤怒于那些火箭本身，就失

去了焦点。保罗要我们看清楚，真正的仇敌是那邪恶的弓手。 

所以，要在主里刚强、靠着祂的大能大力作刚强的人，这种刚强

并非世人所理解的刚强。诗人说得好（诗篇 20 章 7 节）：“有人靠车，

有人靠马，但我们要提到耶和华我们神的名。”车马是当时世上最强

的力量；若换成今日，我们可以说：“有人靠坦克，有人靠导弹，有

人靠科技”，但神的百姓倚靠的，是比这一切都更大的力量。 

神知道真正的争战所在，也因祂的恩典赐下合宜的军装，使我们

能“站立得稳”，抵挡罪恶与苦难充满的世界。若我们渴望刚强，就

该把那军装从衣橱里取出，穿上预备打仗。有人说过：“若想在争战

中得胜，就不要遗漏任何能助你成功的准备。”如此，我们才能站立

得稳，不动摇。 



今日有太多人说：“我需要这设备、那资源才能刚强。”但保罗

提醒我们，有些时候，我们必须不计代价，竭力争战。于是他在以弗

所书 6 章 14 节说：“所以要站稳”，这是一个命令。接着，他开始列

出这军装的各部分。 

时间有限，我无法细讲每一件军装的细节，但我们可以简要地思

想。其实，我并不认为要把每一项德行严格地对应到某一件军装上，

有人说“公义是护心镜，因为它保护心”，这解释或许恰当，但保罗

的重点不在此。他乃是用“军装”作为比喻，描绘信徒整全的属灵装

备。 

首先，他说要“用真理当作带子束腰”。无论是腰带或全身的束

缚，这都不是重点。重点在于：我们必须认识真理。在一个意义上，

耶稣自己就是真理，若我们不认识祂，其他一切都毫无意义。但我认

为保罗在此不是指“认识基督”这个层面，而是说：我们要成为诚实

的人，要有真诚的心志，要做真实的人。 

我们要能辨认谎言。因为，正如耶稣所说，魔鬼是说谎之人的父。

而我们往往缺乏分辨力，不能立即识破谎言与诡辩。我们必须学习如

何辨别真假，认识什么是合理的论证，什么是虚假的。有人说：“真

理喜爱定义。”若没有定义的界限，“真理”就成了空洞的字眼。唯

有勇敢地面对真相、诚实地生活，我们才能避开罪恶的陷阱。 

接着，保罗提到“公义的护心镜”。当然，神借着恩典赐下基督

的义，使我们因信称义；但在这里，保罗强调的是“行义”，就是“做

正确的事”。其实，不必复杂化。神已经告诉我们当行的，我们就去



行。 

我曾在一个夏天打排球，场上有两个人：一个很聪明，说话总带

着机智；另一个则常说些糊涂的话。那糊涂的人说了句不当的话，试

图辩解，聪明的人却淡淡地回答：“你可以试着做一个更好的人。”

这话一针见血。的确，若我们以为恩典让我们可以变得更坏，那我们

就误解了恩典。若有人说：“我可以随意犯罪，因为耶稣已经为我死

了”，这话正出自假冒为善之口。 

弥迦书 6 章 8节说得简单明白：“世人哪，耶和华已指示你何为

善。他向你所要的是什么呢？只要你行公义，好怜悯，存谦卑的心，

与你的神同行。” 

接下来，保罗说：“又用平安的福音当作预备走路的鞋穿在脚上。”

亲爱的弟兄姊妹，若我们想在主里刚强，却不以福音的光照为生命的

准则，我们便未曾真正预备好上阵争战。我们必须常常记得自己是谁，

记得神在我们身上所成就的救恩。 

就像那金门大桥的故事，建造者为了防止坠亡，决定在桥下挂上

安全网。这样，即使有人坠落，也不会丧命。结果，人不但不再死亡，

工程反而更快完成。因为他们知道，若跌倒，也不会致命。约翰也写

道：“我将这些话写给你们，是要叫你们不犯罪。若有人犯罪，在父

那里我们有一位中保，就是那义者耶稣基督。”（约翰一书 2 章 1 节） 

这并不是说罪无所谓。罪仍有后果，在时间与历史中的后果。但

即便如此，我们仍能凭着福音的平安前行。若失去这根基，就好像赤

脚走过雷区。唯有常记神的恩典，才能立稳脚步。 



然后保罗说，要“拿着信德当作藤牌”。当时有两种盾牌：一种

小的，用来近战；另一种大到足以遮盖全身，甚至能与他人并列，组

成防线。这正是教会的写照。信心的盾牌，能覆盖我们生命的每个领

域，家庭、教会、事业、休闲、经济、政治、艺术，全都在信心的护

卫之下。 

我们的信仰不只是内心的安慰，更是生活的全方位防御。信心使

我们在万事中刚强，使我们在试探与攻击面前仍能站立得稳。 

若不如此，我们就成了雅各所说的那种心怀二意的人。 

接着，保罗提到救恩的头盔。这头盔，正如福音一样，应当常常

居于我们心思意念的最前线。我们要每日在心中有意识地安息在神的

应许上，回想祂牺牲的爱、祂的怜悯与恩典。这些真理不该从我们心

中滑走。若我们忘记了它们，那些怀疑、愤怒、情欲、不满的火箭，

就会钻进我们的心里，并终将从我们的口中爆发出来。 

神怜悯地呼召我们每周聚集，就是要提醒我们这些事，因为我们

实在容易忘记。保罗最后以那唯一的进攻性武器作结，圣灵的宝剑，

就是神的道。要刚强壮胆靠主，并不意味着我们只采取防守的姿态。

这不只是被动防御。神的道是有能力的，是洞察人心的利器。它揭露

罪恶，赐下救赎；它是神的智慧。你必须认识神的道，必须活在神的

话语中。我们都必须活在神的话语中。 

保罗在这里也以祷告作总结，劝勉我们要常常祷告。祷告，不可

停止。接着他提出了一个祷告请求，他希望那教会为他祷告，使他能

放胆开口，宣明福音的奥秘。此时的他正在锁链之中，毫无疑问地被



讥笑、被轻视，并且终将走向殉道的道路。 

他要人们为他祷告；我们今天也该如此彼此代祷，求神赐我们那

样的勇气，使我们在爱中，却又大胆地说出该说的话。毕竟，他也是

一个人。他可能也曾想：“我真的累了。我知道只要我开口，人们就

会讥笑我。若我说出真理，也许会被打；我已经坐牢了，再说下去只

会得罪更多有权势的人。”若他心里没有那种想退缩的试探，他又何

必祷告求勇气呢？ 

不要告诉我你从未有过同样的感觉。我也有过。无论是在大学校

园，在职场，在社交媒体上，你都知道，只要你说出那句话，接下来

的夜晚就不会平静。于是你心想：“我真的没有力气面对这一切，就

算了吧。”这正是保罗所求的勇气，求神赐下那份在惧怕中仍能放胆

的心。 

所以，要穿上光明的军装，要靠主刚强。这并不是一种消极或懒

散的状态。它意味着：要认清仇敌，要行在正直中，要有意识且持续

地将心思放在福音的能力与得胜之上。要常常祷告，警醒不倦，坚持

不懈。无论是富足或饥饿，丰裕或缺乏，喜乐或忧伤，顺境或逆境，

甚至生或死，都要站立得稳。这就是“穿上光明军装”的意义。 

让我们祷告： 

天父，我们感谢祢。感谢祢赐下以弗所书前 3 章的真理，感谢祢

赐下罗马书前 11 章的启示。我们也感谢祢，因为当我们今晨读到十诫

时，十诫的开头并不是命令，而是宣告，祢所成就的救赎：祢曾领我

们出了埃及地，脱离为奴之家。 



父啊，我祈求，愿我今日所说的话，没有一句被误解为“靠行为

称义”。求祢帮助我们明白：我们所有的努力与争战、站立与持守，

并不是为了在祢面前证明自己配得称义，而是因为那伟大的爱，我们

早已在其中被祢所爱。 

若我们在这真理上仍有不足，愿我们像保罗一样祷告，求祢使我

们能明白祢那超越人所能测度的爱，那长阔高深的爱，使我们能认识

那住在我们里面的能力，能体会基督为我们所付出的极大牺牲，好叫

我们在祂里面，不仅得胜有余，更成为那“靠着爱我们的主，得胜有

余的人”。 

我们如此祷告，奉祂的圣名，阿们。 


