
healingwings.net 

罗马书系列讲道 135 

凡人所当得的，就给他 
罗马书 13 章 1~7 节 

维保罗牧师 2016 年 12 月 18 日 

翻译：甘晓春 2025 年 10 月 21 日 

 

请大家翻到罗马书第 13 章。今天我们要读第 1 至 7 节，并且结束

我们关于这七节经文的短系列讲道。请听神的话： 

“在上有权柄的，人人当顺服他，因为没有权柄不是出于神的，

凡掌权的都是神所命的。所以，抗拒掌权的就是抗拒神的命；抗拒的

必自取刑罚。作官的不是叫行善的惧怕，乃是叫作恶的惧怕。你愿意

不惧怕掌权的吗？你只要行善，就可得他的称赞，因为他是神的用人，

是与你有益的。但你若作恶，就当惧怕，因为他不是空空地佩剑，他

是神的用人，是伸冤的，刑罚那作恶的。所以你们必须顺服，不但是

因为刑罚，也是因为良心。你们纳粮也为这个缘故，因为他们是神的

差役，常常特管这事。凡人所当得的，就给他：当得粮的，给他纳粮；

当得税的，给他上税；当惧怕的，惧怕他；当尊敬的，尊敬他。” 

这是神的话语。我们一同祷告: 

天父，我们祈求祢使我们的心思意念苏醒，使我们知道在祢的护

理之下，当如何在这社会与文化中生活。求祢使我们的心安稳，成为

信心坚定、有信念的人。最重要的，愿我们的一生能荣耀祢的圣名。

https://healingwings.net/


求祢帮助我们明白今天所读的经文。奉基督的名祷告，阿们。 

简单回顾一下，这段经文告诉我们，基督徒蒙召要以顺服与尊重

的态度对待掌权者。这里特别指政治权柄，但我认为这原则也适用于

一切形式的领导。若我们抗拒权柄，就等于抗拒神所设立的秩序（第

2 节）。 

我们曾指出，虽然掌权的人未必承认自己是神的仆人，但我们应

当承认他们是。若不顺服，保罗说，我们就是自取刑罚，这并非指末

日的审判，而是今生在公民社会中所受的惩治。 

然而，这并不意味着这些权柄是最终极的权威。我们必须随时准

备、愿意顺服那更高的权柄，那就是神藉圣经所显明的旨意。虽然一

般而言，掌权者是神用来惩恶的工具，但我们也知道，像耶稣那样行

善的人，也会因顺服神而受逼迫。我们必须清楚知道谁才是我们最终

的主宰，并且明白祂对我们的要求。这是我们一生都要学习的功课。 

然而，在面对次等权柄的行为时，辨明何时当顺服、何时当顺从

神，这并非易事。我们不可误以为这段经文给了我们一个绿灯，可以

随意拒绝一切我们不喜欢的权柄，那反而是违背经文的。 

上次我们谈到“佩剑的权柄”，也就是执行刑罚的职权。无论旧

约或新约，圣经都提供了一个关于刑事司法的原则与模式，让我们明

白哪些行为应当受到惩罚。“佩剑”意味着神授权柄的象征，但这权

柄的运用，不是随人意而行的。要正确地施行公义，必须以神的律法

为根基，并思考如何应用在现代社会。原则是清楚的，但应用却往往

复杂。 



接下来保罗在第 5 节说：“所以你们必须顺服，不但是因为刑罚，

也是因为良心。” 

多年前有一位年轻的基督徒问我：“政府的权威是不是仅仅因为

它能惩罚人才算合法？”这是个有趣的问题。经过交谈我发现，他认

为若政府失去了执行惩罚的能力，就不再有权柄。然而，保罗在这节

经文里正反驳了这种想法。 

我们之所以要顺服，不只是因为惧怕刑罚，更是因为良心的缘故。

无论在政治、家庭或教会中，也就是在国家、家庭、教会三个领域，

我们都当如此，因为这是正确的事。 

那么，良心是什么呢？保罗在多处提到自己的良心清白，但这并

不意味着他没有罪。良心是人心中分辨是非的机能，使人知道什么是

对的，什么是错的。然而，我们必须认识到，良心本身在堕落之后也

是有瑕疵的。换句话说，我“觉得”对的，并不一定真对；我“感觉”

错的，也未必真错。在这个时代，人们往往凭情绪反应、音乐、灯光

或对话的氛围来判断善恶，这是极危险的。我们的良心必须受神的话

语所引导。 

我听过许多人说，他们“觉得平安”、“觉得被圣灵带领”去做

一些明显违背圣经的事。他们说那是“神的感动”，其实那不过是肉

体的欺骗罢了。真正的平安必须来自真理。保罗要表达的意思是：即

使掌权者失去了佩剑的能力，父母失去了管教的杖，雇主失去了解雇

的权力，我们仍然要以尊重和顺服的态度承认他们的职分，因为这是

出于神、是正确的事。 



我们行事的标准，不应只考虑：“如果我不听，会有什么后果？”

而应当问：“什么是出于良心的正确之举？”即使没有刑罚、没有奖

赏，我们也当因良心顺服。 

接着保罗说：“你们纳粮也为这个缘故，因为他们是神的差役，

常常特管这事。” 

保罗现在提到一个敏感的话题，缴税。自古以来，税务问题从来

都是令人不快的事。而我们在应用这段经文时，也面临挑战：要把一

卷两千年前的中东古文，应用在今日的西方社会，并不容易。保罗所

说的“税”，未必等同于我们现代意义上的税制。 

在西方政治中，有一句常见的口号：“没有代表权，就没有纳税

义务。”这不仅是美国的口号，也是一种普遍的西方观念。意思是，

如果我或我选出的代表没有在政治桌上占有席位，那么你就没有权利

向我征税，我应当对政治决策有发言权。 

我认为，这原则本身是合理的，也可以在圣经的政治观中找到支

持。长老会的教会治理模式便是如此。教会的会众选出长老与执事，

他们共同治理教会。这不是“会众制”，而是一种“长老制”，我认

为这才是合乎圣经的治理模式。同样的原则也可以应用于政治领域，

人民应当能选出自己的领袖。若当前的体制尚未如此，我们也当努力

维护或追求这样的方向。 

不过，让我们回到保罗所说的“税”。他这里提到的，实际上是

一种“贡税”，即被征服的民族向征服者缴纳的税，表示臣服与依赖。

保罗的听众中既有犹太人也有外邦人，而他们所处的环境，是罗马帝



国的统治之下。他们所缴的税，并非给自己选出的政府，而是给征服

他们的外国政权。我们必须明白这背景的艰难。 

在耶稣受审时，祂也曾被人以此诬告。在路加福音 23 章 2 节我们

读到：“就告他说，我们见这人诱惑国民，禁止纳税给该撒，并说自

己是基督，是王。”这些指控是虚假的，但它反映出在当时犹太人中

间，对“缴税给外邦统治者”这件事的强烈情绪。 

上税这个词，在原文中其实是进贡，表达的正是这样一种意思。

我们在研读这段经文时，必须明白保罗并不是在发表一条抽象的伦理

宣言。这里的重点不是在讨论理应如此，而是说明现实如此。圣经教

导我们如何在一个并不完美的世界中生活，这非常现实。若我们生活

在一个完美的世界，那我们根本不需要这些指引，因为我们自己就会

把完美弄坏。 

保罗在谈论的，是一个极不理想的税收体系，是他自己也难以认

同的制度。然而他仍教导信徒要以敬虔、顺服的态度参与其中。这段

经文既不是在提倡政治上的消极顺从，并非说“既然如此就什么也别

做”，也不是鼓动推翻政府。若税制真的堕落成赤裸裸的掠夺，那自

然需要另作讨论，但保罗这里并非指此。他强调的是：基督徒在政治

领域中，应当持有一种普遍的顺服与合作的心态，承认掌权者乃是神

的用人。即便是在一个“无代表的征税”制度下，那种我们会极度反

感的环境中，保罗仍劝勉我们保持敬重与顺服。 

值得注意的是，第 5 节与第 4 节中“用人”一词在希腊原文并不

相同。第 4 节的“用人”偏向“服事者”的意思，而第 6 节的“用人”



在希腊文中指的是担任公共职务的人，也就是全职从事治理与管理的

官员。保罗提醒信徒，这些人虽然是外邦统治者，却是神所容许的公

职人员，他们常常为此忙碌不休。 

所以我们要体会保罗这段话的背景，他是在对一群受压迫的百姓

说话，这些人必须向并非由他们选出的官员纳税、进贡。这些统治者

长期高居其位，税负极重。然而保罗教导他们，应当成为一群“不轻

易叛逆”的人，要在体制之内，以敬重、顺服的态度生活。事实上，

相较于当时罗马帝国的暴政，我们今天所处的环境，无论在自由度或

权利保障上，都要宽松得多。 

让我们看第 7节：“凡人所当得的，就给他：当得粮的给他纳粮，

当得税的给他上税，当惧怕的惧怕他，当尊敬的尊敬他。” 

保罗在此总结劝勉，再次重申信徒有责任缴纳应缴的税赋，包括

各类关税。当时的税制繁重：有人头税、财产税、商税、商品税，各

种税层出不穷。保罗提到“惧怕”，呼应第 4 节，指的是犯罪者应当

对执法者心存敬畏；而“尊敬”，则与彼得所说的“尊敬君王”相似

（彼得前书 2章 17 节），意指信徒应当对掌权者保持基本的尊重。这

样的态度在今日社会并不受欢迎，但却是基督徒蒙召当有的心志，在

复杂的文化处境中，以敬虔、理智的方式生活。 

此处的“给”一词，与耶稣在与反对者辩论时所使用的同一个动

词相同。因此，我们需要回到福音书中，看那段著名的对话，因为它

揭示了“给凯撒的归给凯撒，给神的归给神”这句话背后更深的意义。 

这段对话发生在耶稣与两派政治势力之间，希律党人和法利赛人。



这两派原本互相敌对，但因共同憎恨耶稣而暂时结盟。他们放下彼此

的仇恨，只为在这一场交锋中陷害耶稣。经文记载他们想要“陷害他

的话语”，这是他们的意图。 

圣经中最令人惊叹的场景之一，就是人们妄想能在辩论中赢过耶

稣。这让我想到一个漫画：两个人在船上钓鱼，抛下鱼钩，下一格画

面中却是一条巨大的鱼张开大口，要连人带船一起吞下。究竟是谁在

钓谁？在与耶稣的辩论中，真正被钓住的，其实是人自己。 

他们问耶稣一个表面简单、实则极具陷阱的问题：“请告诉我们，

你的意见如何。纳税给该撒，可以不可以？”（马太福音 22 章 17 节），

一个看似普通的问答，却是设计周密的圈套。 

为什么这是个陷阱？因为这两派人的立场截然相反。希律党人是

犹太人与外邦人的混合派，效忠于罗马，他们被其他犹太人视为卖国

贼。他们主张犹太人应当缴税，融入罗马社会，成为顺民，哪怕那是

一个拜偶像、充满邪恶的帝国。 

而法利赛人则持相反立场，他们拒绝把钱献给偶像体系，拒绝纳

税给自称为“神”的凯撒。事实上，当时的银币上刻着“提庇留·凯

撒，神之子”的字样，对犹太人而言，这是亵渎。因此，当这两派人

合谋来质问耶稣时，他们的用意极其险恶。无论耶稣怎么回答，都会

得罪一方：若祂说“可以纳税”，法利赛人会指责祂承认偶像的主权；

若祂说“不可以”，希律党人就能控告祂煽动叛乱。 

更重要的是，若他们能让耶稣公开说出“不要纳税”，那就能以

“反叛罗马”为罪名，把祂交给罗马政府处死。因为当时犹太公会并



没有执行死刑的权柄，只有罗马总督才能判处人死刑，这也是为什么

耶稣后来被送到彼拉多面前受审。 

罗马人对犹太宗教争论其实毫不关心。使徒行传中也有类似的例

子：保罗在哥林多被控告时，罗马方伯迦流说：“你们这些犹太人，

如果是为冤枉，或奸恶的事，我理当耐性听你们。但所争论的，若是

关乎言语，名目，和你们的律法，你们自己去办吧。这样的事我不愿

意审问。”（使徒行传 18 章 14~15 节） 

换言之，只要问题还停留在宗教层面，罗马人并不在意，但若涉

及叛乱，那就是政治大罪，可以判死刑。 

在这里，我们看见一个深刻的真理：世上的政权，往往不介意你

有信仰、不介意你祷告、读经、聚会，他们甚至容忍你承认耶稣是先

知、是祭司。但当你宣告耶稣是君王，当祂对一切权柄发出主权宣告，

那才是世俗政权无法容忍的地方。这正是冲突的核心所在。 

我与克里斯一同在中国服事时，见证了中国家庭教会的形成。但

那并不是因为“因信称义”的教义使然，而是因为有牧师勇敢地指出

政府所犯下的某些暴行，并呼吁他们悔改。正是这样的直言，让他们

被投入劳改营。若你只是祷告、传福音或敬拜，或许还能容忍，但一

旦你触及了政权的罪，那便是另一回事。 

罗马帝国也是如此。只要你不说自己是王，他们并不在意你的信

仰；但一旦你宣称自己是王，那便触及了帝国的底线。因此，若人能

指控耶稣叛逆该撒，那罗马便会立刻介入。虽然耶稣对“是否应向凯

撒纳税”这一问题的回答根本无法被曲解为叛乱，但祂最终仍被以叛



乱的罪名指控。 

路加福音 23 章 1~2 节这样记载：“众人都起来，把耶稣解到彼拉

多面前。就告他说，我们见这人诱惑国民，禁止纳税给该撒，并说自

己是基督，是王。”看见了吗？问题就在这里。 

现在让我们回到那场对话。耶稣会怎样回答呢？祂“看出他们的

恶意，就说，假冒为善的人哪，为什么试探我？”（马太福音 22 章

18 节），要与能看透人心的主辩论，实在不妙。 

在祂回答之前，耶稣揭示了他们的动机。因为耶稣关注的不只是

理性，祂关心的是人心。祂不是象牙塔里的学者，而是洞察人灵魂的

主。祂知道他们为何而来，知道他们是假意寻求真理。 

“假冒为善”这个词在当代文化中常被误解。一个伪善者并不是

软弱的人，也不是在追求圣洁时失败的人。那种人我们称为“人类”。

若失败就等于伪善，那世上所有人都是伪善者，那词便毫无意义。伪

善者的真正意思，是“假装自己不是原本的样子”。 

这些人假装自己是学生、是求真者，但他们并非如此。他们先奉

承耶稣，说祂是诚实无私、讲真理的教师，用甜言蜜语铺好陷阱，然

后才抛出问题。他们假装寻求答案、追求真理，实则暗藏诡计。耶稣

洞察一切，揭露他们的伪装，然后给出一个回答，一个看似与问题无

关，却直击灵魂的回答。 

祂说：“拿一个上税的钱给我看”（马太福音 22 章 19 节）。他

们便拿来一个银钱。耶稣说：“这像和这号是谁的？”耶稣让他们亲



自参与祂的回答。祂没有直接讲道理，而是要他们自己在众人面前找

出一枚钱币，亲眼看、亲口说。 

祂问：“这像和这号是谁的？”他们回答说：“是该撒的。”他

们亲自说出了答案。或许这看似微不足道，但你要想想，这句话后来

该怎样在他们心中回荡。当大祭司们后来宣告：“除了该撒，我们没

有王！”（约翰福音 19 章 15 节），他们实际上是在接受“兽的印记”。

有人以为“兽的印记”是皮下芯片、是纹身、或是手上的印章，但其

实若你想在新约中找到一个真实的“兽印”例子，它就在这里，“除

了该撒，我们没有王”。 

当他们在耶稣面前说“该撒的”，又在钉祂十字架前高喊“除了

该撒，我们没有王”时，他们的心已经显明。他们的口所说的，正暴

露了内心的忠诚。耶稣曾说：“凡人所说的闲话，当审判的日子，必

要句句供出来”（马太福音 12 章 36 节）。人的话语，正揭示心的丰

盈。 

他们以为是在让耶稣回答小问题，是否该纳税，但主的回答却揭

示了一个更大的问题：他们真正把忠诚、信任和信心献给了谁？他们

把神放在被告席上，以幼稚的问题质问祂；但其实，人类才是被审判

的一方，是神的道在审判我们，而不是我们审判祂。 

朋友们，除非我们的辩护者是那“公义的耶稣基督”，除非我们

的申诉是认罪并依靠祂，否则我们都必败诉。因为一切都指向这一点：

承认自己的罪，倚靠那位代赎的主。 

罗马帝国代表了人类成就的巅峰，人类自我拯救的象征。问题是：



你要信靠罗马，还是信靠耶稣？罗马正是人类版的巴别塔，“我们能

成就一切”。它正是“兽印”的写照，那种呼唤人把忠诚与信任交给

权力与制度的声音：“信靠我，我会照顾你，把我的像放在你面前，

如果你要平安，就仰望我。” 

他们问耶稣：“该不该纳税？”但耶稣的回答远超他们的问题，

祂说：“该撒的物当归给该撒，神的物当归给神。”（马太福音 22

章 21 节）这是圣经中最广为人知的经文之一，甚至在文化辞典中被称

为“若你不熟悉此言，就对本文化知之甚少”。然而，凡是流行的经

文，往往也最容易被误解，甚至被有意曲解。 

所以我们不要轻信这节经文的“传统解释”。先说明白：耶稣这

句话并不是在划分“属凯撒的领域”和“属神的领域”。祂并没有说：

“有些事属神，有些事属政府，各有其辖区。”不，诗篇 24 章 1 节早

已宣告：“地和其中所充满的，世界和住在其间的，都属耶和华。” 

若耶稣在这里暗示“有些东西不属于神，而属于凯撒”，那祂岂

不是在更改这节经文？若真如此，那么神在地上所拥有的就微乎其微

了，因为“凯撒”，也就是各种世俗权力，遍布全地。 

然而，有些人却把这节经文当作“政教分区”的理论基础，仿佛

世界的一部分属凯撒，另一部分属神，各自独立、互不干涉。这样的

解读我听过太多次：一谈到政治，就有人引用这节经文说：“该撒的

归该撒”，意即“那部分神不关心”。 

但这是对经文的误读。耶稣并不是在限制神的主权，而是在揭示

一切所有权都属于神。凯撒的“像”或许刻在钱币上，但人的“像”



刻在灵魂中。换言之，钱币可以归还给凯撒，但你自己，那承载神形

象的人，只能归于神。 

耶稣确实承认了凯撒在“人际关系领域”中的某些特权，但祂并

没有赋予凯撒侵犯信徒属灵自由的权力，也没有要求凯撒去维护“真

信仰与真敬拜”，那是人和神之间的领域。至于“真信仰与敬拜”的

确切含义，我们此刻不必展开；我此时的重点，也不是要讨论“君王

是否应当俯伏在万王之王面前，以上帝的话语来治理国家”，虽然那

确实是我所持的立场。 

我要指出的是：耶稣的话并没有，也从未，讨论凯撒应否向神负

责。耶稣在此根本没有触及这个议题。正如圣经学者 R.E. Brown 所评

论的那样，耶稣的回答其实是回避了问题，而非解决问题。祂并没有

以“正当性”为依据，只是承认了凯撒权力的现实存在，以凯撒的货

币作为象征。至于凯撒是否有统治的“正当权利”，耶稣并未论及。

换言之，祂并没有在这句话中提出任何政治理论。 

“把凯撒的物归给凯撒，把神的物归给神”这句话，并不是在划

分一个属凯撒、一个属神的世界，但几乎所有人都这样解读，仿佛各

有自己的独立管辖区。难道真有一个领域不属神、只属凯撒吗？当然

没有。耶稣也没有说明“什么属于凯撒，什么属于神”。祂根本不是

在建立政治学说，而是在揭示一个更深层的属灵真理。 

那些用这节经文来支持“基督徒不应涉入政治”的人，完全误解

了主的意思。事实上，这段经文与政治几乎无关。耶稣在这里所提出

的，不是一条社会原则，而是一道属灵问题。 



祂的话可以浓缩成一个问题：你要信靠神，还是信靠人？你要把

灵魂献给神，还是献给人？当耶稣说“当归给神的物要归给神”时，

祂绝不是在排除任何属于神的部分。祂的意思是：若你选择信靠罗马，

就要明白，那正是你信靠的对象。 

凯撒与其帝国代表了人类成就的巅峰，是人类自我拯救的象征。

你可以把它代入任何现代事物，政治、科学、科技、文化创新，凡人

类引以为傲的成就，都可能成为信靠的对象。耶稣并不是说这些事本

身都邪恶，我们当然要在各个层面上“把当得的给人”，如同保罗所

教导的（罗马书 13 章 7 节）。但我们绝不能因此产生一种错觉：以为

当我们尽了对政府、家庭、雇主或社会的责任，就能与对神的责任分

割开来。不。我们所尽的一切义务，最终都是对神的敬拜。 

保罗教导信徒：“当得粮的给他纳粮，当得税的给他上税，当惧

怕的惧怕他，当尊敬的尊敬他。”但他并不是在设立一种“属世与属

天分离”的体系。他没有一刻暗示信徒可以只“部分地”归属于基督。

我们一切的顺服与奉献，最终都属于主。我最喜爱的一句话出自神学

家亚伯拉罕·凯波尔：“在人类存在的整个领域中，没有一寸地方是

基督，那位至高无上的主，不会宣告：‘这是我的！’” 

亲爱的弟兄姊妹，当我们真正意识到自己完全属基督、被祂所拥

有时，那是人一生中最深刻、最荣耀的时刻之一。 

让我们祷告： 

天父，我们祈求祢赐给我们一颗敬虔、温柔、顺服的心，使我们

能尊重祢所设立的一切掌权者。愿我们不以叛逆为标记，不作无意义



的挑衅者；但同时，主啊，求祢使我们在一切权柄之上，永远认出那

位“万王之王，万主之主，和平之君”。愿我们所有的忠诚与爱慕，

首先且唯独归给祢。 

帮助我们在这混乱的世代中不至迷惑，赐我们坚强的信心与清明

的分辨力，使我们能分别善恶，以全心、全魂、全意、全力顺服救主

耶稣基督。求祢坚立我们，使我们的一生彰显祢圣名的荣耀。 

奉基督的名祷告，阿们。 


