
healingwings.net 

罗马书系列讲道 130 

胜过罪恶 
罗马书 12 章 19~21 节 

维保罗牧师 2016 年 11 月 6 日 

翻译：甘晓春 2025 年 10 月 15 日 

 

我们今天要看的经文是在罗马书第 12 章 19 至 21 节。现在请听神

的话语： 

“亲爱的弟兄，不要自己伸冤，宁可让步，听凭主怒；因为经上

记着：‘主说，伸冤在我，我必报应。’所以，‘你的仇敌若饿了，

就给他吃；若渴了，就给他喝；因为你这样行，就是把炭火堆在他的

头上。’你不可为恶所胜，反要以善胜恶。” 

神的话语读到这里，我们一起祷告： 

天父，我们生活在一个破碎、罪恶的世界里。罪不仅环绕我们，

也住在我们里面。我们时刻都在与邪恶争战。求你借着圣灵、借着你

的话语和真理，装备我们，使我们知道该如何胜过这邪恶。求你使我

们成为善战的勇士，为你的圣名得荣耀。奉耶稣的名祷告，阿们。 

多年前，我看到过一幅加里·拉森的 The Far Side 漫画。画的是

一个年轻版的“科学怪人”在小学课堂上被罚写字。他似乎闯了祸，

漫画里没交代他做错了什么，但他正反复在黑板上写：“我不再僭越

神的职分。” 

https://healingwings.net/


这幅漫画很有趣，但我当时的第一反应是，人类真的可能“僭越

神的职分”吗？换句话说，如果像小说中那位“弗兰肯斯坦博士”那

样，一个人真能让死的组织复活，那么这件事本身必定是神所允许人

类具备的能力。神不可能因为人类“太聪明”而紧张，好像我们会取

代祂似的。 

保罗在哥林多前书写道：“然而我们只有一位神，就是父，万物

都本于他，我们也归于他。并有一位主，就是耶稣基督，万物都是藉

着他有的，我们也是藉着他有的。”（哥林多前书 8 章 6 节）从这个

意义上说，人是不可能真正“进入神的领域”的。我们不能，也永远

无法拥有祂的全知、全能，不能像祂那样从无中创造。这些是神“不

可传递的属性”，是受造之物永远不可能具备的。 

但从另一个意义上说，我们却可能在某种层面“涉足神的领域”。

这点我们稍后再谈。 

纵观罗马书第 12 章，使徒不断教导我们要避免那种“以牙还牙”

的心态。我们学到要祝福那逼迫我们的人，不要以恶报恶。而在今天

的经文中，他更进一步地说：不要自己伸冤。 

那“伸冤”到底是什么意思？在希伯来语、希腊语乃至英语中，

有些词看似不同，但意思非常接近。例如，新约中说神不“试探”人，

但同一个词在别处却被译作“试验”。神试验人，却不试探人。区别

在哪里？答案在于语境。 

我们在英语中也有类似困惑。比如，“奖励”和“贿赂”听起来

差别很大，但若要严格定义两者的不同，其实并不容易。如果我告诉



孩子，只要他割完草坪就请他吃冰淇淋，那是奖励还是贿赂？ 

再比如，“健康的小组”与“小圈子”之间有什么区别？多年前

我们教会刚推行小组时，就有人打电话问我：“牧师，为什么要成立

小圈子？” 

彼得、雅各、约翰是不是耶稣门徒中一个“小圈子”？我们知道

其中一个是好的，一个不是，但要定义清楚其中的界限，却并不容易。 

我之所以提这些例子，是因为在旧约希伯来文中，“伸冤”与“报

仇”往往用的是同一个词。只是“伸冤”听起来较为高尚，而“报仇”

则带着负面的情绪。从定义上讲，“伸冤”指的是：以伤害回报伤害，

假设对方的伤害是不义的。别人对我做错了事，我就要让他也尝尝同

样的苦，我要替天行道。 

保罗在这里正是针对这种情况，他谈的并不是我们与无辜之人的

关系，而是面对那些确实行恶、逼迫我们的人。 

“逼迫”这个词在第 14 节中我们解释过，意思是“系统性地策划

压迫与骚扰”。换句话说，保罗所说的不是有人一时不小心冒犯了你，

而是那些明明将你当作目标，存心要伤害你的人。 

而正是在这种情境下，当我们最有理由觉得自己受了不公、最觉

得理直气壮地愤怒时，保罗提醒我们：不要越界到“神的领域”中。

不要自己伸冤。因为伸冤是属乎神的，不属于我们。“伸冤在我，我

必报应”，主如此说。 

当我写到“伸冤、忿怒、报应”这些字眼时，我预想到许多人会



对这样的神感到反感。一个会报复、会发怒、会追讨公义的神，并不

是现代人愿意听到的形象。 

但亲爱的弟兄姊妹，正如某位电台主持人常说的，那些对“神的

忿怒与报应”嗤之以鼻的人，往往是那些一生享受自由、安逸与富足

的人。真正受压迫的人不会这样说。纵观历史，那些被暴君践踏、在

邪恶政权之下呻吟的人，从来不会抱怨神太公义、太愤怒。相反，他

们呼求神的伸冤，渴望神带来公义的审判。 

我们必须明白，当“伸冤”、“忿怒”、“报应”在神的手中时，

它们的意义并非残酷，而是“公义”。那就是神的公正彰显，让错误

的事得以纠正，让歪曲的路被扶正。正如诗篇所说：“公义和公平，

是你宝座的根基。”（诗篇 89 章 14 节） 

而马利亚在她的尊主颂中也歌唱说，当她意识到自己腹中孕育的

那位是谁时，她赞美神说（路加福音 1 章 51~53 节），“他用膀臂施

展大能。那狂傲的人，正心里妄想，就被他赶散了。他叫有权柄的失

位，叫卑贱的升高。叫饥饿的得饱美食，叫富足的空手回去。” 

请记得，那时马利亚只是一个年轻的犹太少女，生活在罗马帝国

的压迫之下。她的政治领袖，坦白说，她的宗教领袖，全都败坏腐败。

她的四周充满了腐败。但马利亚的这首歌并不是她临时编出来的，而

是出自她心中长期持守的应许，那关于弥赛亚的应许。 

到了下一章（也就是罗马书 13 章），我们将看到神在历史中执行

公义、平衡万事的一个方式，也就是借着掌权者。这里我稍微提前一

点说明：神在历史中施行审判，并不是新约才有的观念；纵观整部救



赎史，神常常借着人的手施行祂的公义。 

以西结书 25 章 14 节说：“我必藉我民以色列的手报复以东。”

神说祂要审判以东人，不是借地震、洪水或饥荒，而是借以色列人，

使他们照着祂的怒气、祂的忿怒去行，使以东人知道神的报应。这就

是神透过人类行动执行祂审判的例子。所谓人的手，不是天使从天而

降，而是神兴起的人，而且，有时祂兴起的并非义人。 

哈巴谷书记载，神曾兴起“那苦毒急躁的迦勒底人”，来执行祂

的审判。 

因此，神的伸冤有时是借着祂的子民，有时则是借着恶人。这一

点，我们会在第十三章中更详细讨论，因为这常常被误解。 

但眼下，保罗要强调的是：我们不可将“伸冤”与“报复”握在

自己手中。 

不过，必须澄清一点，这并不意味着我们要完全被动。所谓“不

要自己伸冤”，并不是说我们不该保护家园或家人，不该在必要时采

取行动。 

如果礼拜结束后，在停车场上有人袭击我的孩子，而你看见我出

手制服那人，这并不违背经文的教导。因为圣经确实呼召我保护我的

家人。那种防卫是出于保护，不是报复；二者的动机和性质不同。但

如果我在停车场举行“私刑审判”，宣判对方有罪，那就与保罗的教

导背道而驰。我们必须区分“保护”与“伸冤”。 

保罗在此的核心思想是：当我们把“公义”“忿怒”“报应”握



在自己手里时，我们实际上是在试图从神手中夺走祂的权柄，那是神

的领域，不是人的领域。 

保罗说：“宁可让步，听凭主怒。”这里的“让步”一词，在希

腊文中意为“地方”或“空间”。可以联想到地形图上标示不同区域

的轮廓，保罗的意思是：那地方属于神，不属于你。 

保罗在以弗所书第四章中也用了同一个词。他劝我们要节制自己

的怒气、言语、懒惰与肉体的私欲，说：“不可给魔鬼留地步”（以

弗所书 4 章 27 节）。这里的“地步”就是同一个词，意思是：不要给

魔鬼留“空间”。 

当我们放纵怒气、骄傲或报复心时，我们就在为魔鬼打开一扇门，

让他有立足之地。而这与罗马书的经文正好呼应，当我们怀着报复心

行事时，我们实际上就是在从神那里夺走那应当属于祂的位置。我们

说：“主啊，让开吧，我来处理。”但这正是撒但所引诱我们去做的。 

神却宣告：“伸冤在我，我必报应。”那位置只属于祂。这里，

神说话的语气仿佛祂自己才是被冒犯的一方。 

有人也许会问：“可是，这种逼迫或伤害明明是针对我的！刀插

在我的心里，痛的是我，受害的也是我。难道不是我被得罪了吗？” 

从某种意义上，这没错；但从更深的意义上看，这种思维其实是

属肉体、而且不完全合乎圣经的。因为在终极意义上，被冒犯的并非

我们，而是神自己。 

在大卫认罪的祷告中，他说了一句令人费解的话：“我向你犯罪，



惟独得罪了你，在你眼前行了这恶”（诗篇 51 章 4 节）。但大卫的罪

明明涉及奸淫与谋杀，拔示巴难道不是受害者吗？她的丈夫乌利亚，

那个忠诚正直的战士，不也是受害者吗？大卫借权势害死了他，他的

家人难道不也是被冒犯的吗？然而大卫却说：“我惟独得罪了你。” 

他明白了一件事：当一个人得罪他人时，那罪在根本上首先是对

神的冒犯。与此相比，对人的冒犯就显得微不足道。这确实是一个成

熟、深刻的属灵观念，但我想挑战各位去思想：当我们受伤、被冒犯

时，我们若能看见这罪最终是得罪了神，而不是单单得罪了我们，那

我们的反应就会完全不同。 

我知道这不容易，因为我们都是自我中心的人，这种倾向深植在

我们里面。但我们必须学习将自己从等式中挪开，这件事，不是关于

我，不是关于我的感受，而是关于神的圣洁与祂被藐视的律法。 

举个例子：当我的孩子不尊敬我时，当然我会生气，会难过，会

受伤。但真正该使我忧伤的，不该是我被冒犯，而是我的孩子违背了

神要他们孝敬父母的命令。我之所以忧伤，不是因为自己受伤，而是

因为他们轻忽了神的律例与诫命，这是该令我心碎的原因。 

若我的回应只是因“你伤害了我”，那我的回应很可能不合宜；

但若我的心被神的真理所主导，知道“你是在违背神”，那我的回应

就会被神的公义所引导。 

我们要谨慎，不要把真理和美德去人格化。我所谓“真理与美德”，

指的是那些我们所尊重的事物，例如良善、公义、怜悯、仁爱、诚实、

希望、同情。 



我们常常说：“我希望我的孩子是好人、有爱心、有公义感。”

但我们往往把这些品质当作抽象的好东西，好像它们可以独立存在，

不必与神相连。许多人会说：“我不在乎孩子信不信神，只要他们善

良就好。” 

但真理并不是神，公义也不是神，爱也不是神，恰恰相反：神才

是真理，神才是公义，神才是爱。正如耶稣所说：“我就是道路、真

理、生命”（约翰福音 14 章 6节）。离了祂，这一切美德都失去了根

基。 

这些都是一位有位格的神所具备的属性。离了神，这些词，爱、

公义、真理，终究会失去意义，只剩下空洞的抽象概念，成为我们文

化中随意被重新定义、反复更改的字眼。若它们不与那位自有永有、

永恒不变、三位一体的神相连，它们就只是人根据自己喜好所赋予的

模糊观念。 

当然，在人心深处，仍有某种黑暗而模糊的普遍认知，知道有善

与恶、真理与公义的存在。但圣经告诉我们，人性倾向于压抑、否认

那真正来自神的知识。人们可能会对不义之事义愤填膺，全国上下似

乎都被激起公愤；然而，如果他们不承认有一位终极且具权威的公义

之源，这种愤怒就只能是浅薄且短暂的，因为他们其实并不知道公义

究竟是什么。 

让我举个例子说明。1972 年，一个名叫拉斯·图斯的男子，手持

铁锤，连击十余下，毁坏了那座著名的圣殇像。你知道那是什么吗？

那是米开朗基罗的杰作，描绘耶稣的遗体伏在马利亚怀中的圣像，陈



列于圣彼得大教堂内，是文艺复兴时期最动人的艺术品之一。而当那

男子挥锤砸毁它时，全世界都视之为一场可怕的悲剧。 

但请思想一下，攻击“被造之物”是否比攻击“那位创造者”更

为严重？图斯攻击的并非米开朗基罗本人，而是他所创造的作品。哪

一种更可怕？若你攻击了米开朗基罗本人，就不会再有圣殇像存在。 

今天早晨，我在整理讲稿时，抬头看到墙上挂着父亲留下的少数

遗物之一，一幅描绘海鸥飞翔在海面的油画。那上面有他亲手签的名

字。说实话，那不过是画布与颜料而已，艺术价值并不高，也许永远

不会进卢浮宫。但它之所以珍贵，只因是我父亲亲手所画。若没有这

层意义，我早就丢弃它了。 

同样地，若某样事物、某种真理、某个价值不与永恒、超越且有

意义的神相连，那么它最终也会变得毫无价值、毫无意义，终被弃置。

我们的文化正在做的，正是这种弃置。而另一些文化，也许仍在试图

重新寻回它。 

离了神，真理、公义、尊荣、爱，这些原本具体而真实的事物，

都变成了虚无缥缈、无法定义的抽象概念，不再能对我们的生命提出

任何要求；它们既无法被冒犯，也无法伸张正义。你不能“冒犯”真

理，不能“伤害”公义。它们没有能力被触动，也没有能力使错误得

以纠正。 

但神不同。神有锤，公义之锤。真理、公义与爱的源头都在祂那

里。是神被冒犯；也是神要使一切得以平反。我们必须重新调整自己

的思维，以这样的方式去理解世界。 



此刻，我们应当思想：若非神将那公义的铁锤落在祂自己的儿子

身上，若非祂把我们的罪与应得的刑罚都倾倒在基督身上，我们中间

没有一个人能逃脱祂的忿怒。让我们承认这一点：福音不是神忽略了

祂的忿怒，也不是祂放弃了公义；而是祂在祂儿子身上，完全倾倒了

祂的忿怒、公义与偿还，使我们的罪得赦免。愿这真理常驻我们心中，

不仅是思想的背景，更是信仰的核心。 

我或许已经略微偏离主题，但总而言之，我们应当把他人的冒犯

视为得罪神的罪，而非单单得罪我们的行为；并且要信靠神，相信祂

会亲自处理一切。至于祂是否会借着人类来执行祂的审判，那是另一

处经文要讨论的内容。 

有一段话这样说：“此处所说的，是要为忿怒留出空间。为忿怒

留出空间，就是把审判的权柄交托给主，不再擅取那属于祂的特权。

既然我们无权篡夺神的职分，就无权为自己伸冤；因为那样做，就是

抢先了神的审判，而祂已将此职分保留给祂自己。同时，那些耐心等

候祂帮助的人，必得神为他们伸冤；但那些急于报复的人，却剥夺了

神介入的空间。” 

所以，你要自己处理，还是要让神来处理？ 

如果我不可为自己伸冤，那么我该做什么？保罗说：“所以你的

仇敌若饿了，就给他吃；若渴了，就给他喝，因为这样行就是把炭火

堆在他的头上。” 

与其报复，我反被呼召去喂养、供给我的仇敌，给予他一切维持

生命所需之物，为他的益处着想。这是一个充满爱、却与本性相反的



回应。我们的自然反应是报复，但保罗说，我们要克制那天然的冲动，

行出违背本性的善，去喂养、去给水、去爱。 

至于“把炭火堆在他头上”是什么意思，人们有许多解释。我们

常喜欢引用这节经文，仿佛暗暗说：“我不报复，但神会收拾你。”

然而我们不该把神视作我们的“替身打手”，好像我越善待你，神就

越严惩你。 

但若我们查考旧约就会发现，“炭火堆在头上”几乎总是带有负

面含义，象征神的审判。或许确实如此，当你以善报恶时，那位作恶

者的罪责可能因此加重，审判也因此更严厉。彼得前书 3 章 16 节中说：

“存着无亏的良心，叫你们在何事上被毁谤，就在何事上，可以叫那

诬赖你们在基督里有好品行的人，自觉羞愧。”这正反映了相同的原

则。 

然而，我们不应只看到审判的一面，而要理解圣经整体的教导，

神愿我们以善行和言语使祂得荣耀，使罪人悔改，好与我们一同分享

福音的祝福。 

因此，我更倾向于这样理解：当你以善待恶时，你是在尽力向那

人显明神的良善，正如保罗在罗马书 2 章 4 节所说，“神的恩慈是要

领你悔改”。但同时我们也必须承认，越多的启示若被拒绝，审判也

越大。那是神的事，不是我们的。 

神似乎在说：“我不需要你帮我报仇。你让开，不要以你狭隘的

愤怒和扭曲的公义去代替我。”祂要我们做的是：爱他们，为他们祷

告，供给他们，祝福他们。那位你几乎难以忍受的人，神要你去爱他。



为什么？因为当我们还作罪人时，基督就已经爱了我们。 

我们要照着我们所领受的爱去爱别人。难道你以为神拯救你，是

因为你在罪中还有什么可爱之处吗？我曾在查经中谈到“罪性”时说：

“我们都是罪人，都是神忿怒的对象。”有一人指着自己笑说：“我

这么可爱，神怎么会生气？”那固然有趣，但我们都知道真理恰相反。 

保罗最后说：“不要为恶所胜，反要以善胜恶。”作为基督徒，

我们必须把“胜过邪恶”看作首要目标。而仇敌最大的诡计之一，就

是让我们以为可以用邪恶去战胜邪恶。若我们相信这一谎言，我们便

无意间继续撒但的工作，害己害人。神在说：“让我来处理。” 

保罗用的原文意思其实是：“在善中胜过那恶。”也就是说，当

你以爱回应仇恨、以善待恶时，那“胜过”的过程就已经在发生。 

让我们祷告， 

天父，我们祈求你使我们察觉自己内心的倾向：那种面对伤害时，

想要以罪恶的方式回应、想夺取你权柄的欲望。帮助我们效法基督，

祂被辱骂不还嘴，受害不报复，只将自己交托给那按公义审判的主。 

主啊，求你赐我们信心，信你是那位使高傲的降卑、使卑微的升

高的神；你亲自介入你所创造的历史，按你的智慧秩序万事。求你帮

助我们不只是忍受、包容那些冒犯我们的人，更要真诚地去爱他们、

关心他们、祝福他们，为他们行善。 

我们奉耶稣基督的名祷告，阿们。 


