
healingwings.net 

罗马书系列讲道 129 

与众人和睦 
罗马书 12 章 17~18 节 

维保罗牧师 2016 年 10 月 23 日 

翻译：甘晓春 2025 年 10 月 14 日 

 

请翻到罗马书第 12 章，我们今天要看第 17 到 18 节。今早在聚会

中，我们已经多次为一件事感恩，我们在这个国家有自由聚集敬拜神。

而与此同时，我们也意识到，世界上许多地方的人并没有这样的自由。 

但我今早也忽然想到，其实在神的面前，有天使守卫祂的同在。

我们常以为，敬拜神最大的障碍，也许是外在的势力，恶人、不敬虔

的掌权者、或逼迫教会的军兵。然而，实际上，我们进入神同在面前

最大的拦阻，不是外面的敌人，而是我们自己的罪。若不是披戴基督

的义，擅自来到圣洁的神面前，是极其危险的事。 

因此，我们今天所拥有的真正自由，并非政治或环境所赐，而是

基督用祂的宝血为我们买赎的。当我们来到教会，唱诗、祷告、聆听

神的话语、彼此相交时，我们应当记得：这是因耶稣基督的血，我们

才能自由地进入神的殿中敬拜祂。愿我们都能因此更加感恩，当我们

走进教堂的门时，想到这是神呼召祂子民聚集敬拜的时刻，而这呼召

的代价，是祂爱子流出的宝血。 

愿我们都更深明白：最大的仇敌不是军兵，而是世界、魔鬼与我

https://healingwings.net/


们自己的罪；而这仇敌，已被我们的元帅，救主耶稣基督，完全得胜。 

现在我们来看罗马书 12 章 17 至 18 节，主题是“与众人和睦”。

请听神的话： 

“不要以恶报恶，众人以为美的事要留心去做。若是能行，总要

尽力与众人和睦。” 

以上是神的话语。我们一起祷告： 

天父，我们祈求祢的圣灵深入我们心灵，使我们能诚实省察自己。

求祢帮助我们，不只是外在遵守祢的诫命、训诲与命令，而是明白：

即使我们竭尽全力，以心、以魂、以意、以力去遵行，也不能让我们

离天国更近一步。惟有基督的工作才能成就这一切。 

正如我们今早在会友誓言中所说，既然我们因基督的救赎得与神

和好，就当在这恩典的光中，尽心竭力地顺服祢的话语。求祢显明我

们里面一切伤害的道路，使我们行在祢所喜悦的天路上。奉耶稣的名

祷告，阿们。 

我上高中时，是橄榄球队中一个不太出色的球员。某天训练时，

我和另一位队友站在一旁看别人练习，大概因为我们都是第三替补，

还没轮到我们上场。忽然，他猛地拍了我头盔一掌，力道极大。几乎

是下意识的反应，我也狠狠回拍了他一下。他立刻很生气，事情瞬间

升级，我们差点打起来。想象一下：教练正在认真指导其他球员，却

突然要来处理我们俩的冲突。 

还好，在事情失控前，另一位队友冲过来解释：原来我打的那个



人根本不是最初打我的人。真正拍我的，是第三个人。他拍完就跑，

让我以为是旁边的这位，于是我还手打错了人。他的计谋成功了。 

然而奇怪的是，我和被我误会的那位之间，从那以后仍有一种尴

尬的紧张。我们都看见了自己丑陋的一面，正如三百年前的马修·亨

利所说，那种“野兽般的报复行为，只属于那些不认识神、也不知来

世的动物。”那天我们都意识到：报复的行为，乃是兽性的表现。 

或许你听到这里，会觉得这讲道与你无关。我们常自欺，以为自

己早已超越这种野蛮的冲动，因为我们能控制拳头，甚至能控制舌头，

我们不会像孩子一样直接报复。可我想挑战你思考：那种“以牙还牙”

的心态，往往仍潜伏在我们里面，就像丛林中潜伏的狮子，随时准备

扑出。神曾对该隐说：“罪就伏在门前。它必恋慕你，你却要制伏它。”

（创世记 4 章 7 节） 

无论是兄弟、配偶、同事、同学，亲密的关系常会滋生一种隐秘

的报复心。你或许会问：“我可没那样。”但想想耶稣在登山宝训中

说的：“你们听见有吩咐古人的话，说，不可杀人，又说，凡杀人的，

难免受审判。只是我告诉你们，凡向弟兄动怒的，难免受审判”（马

太福音 5 章 21~22 节）。我们以为只要没有杀人、没有出手打人就算

清白；然而，那种“还以恶报恶”的心态，往往藏在极细微的地方。 

我多次见过这样的场景：一个问题或一句话，若是陌生人说，我

们会温和回答；但若是配偶、同事、兄弟姐妹说，立刻怒气翻腾。那

句话或许确实令人烦躁，但仅仅因为“是他”说的，我们的反应就不

同了。夫妻之间、兄妹之间，本是微不足道的言语，却成了爆发的导



火线，若是别人说，我们还会客客气气。为何如此？因为心里早已有

了芥蒂，报复的种子在那儿，只等“最后一根稻草”。于是我们心想：

“他这次该得点教训。” 

当然，这并不是说我们不该面对别人的恶行。若你处在某种关系

中，对方行为邪恶，圣经并非叫你装作看不见。保罗在这里讨论的，

并非那种情况，而是谈到当别人行恶时，我们被试探去“以恶还恶”

的心态。这里说的，是一种“报复的倾向”。 

我并不是说：若有人对你撒谎、偷窃或行不义，你就该什么都不

做。不是的。保罗所针对的，是一种内在的态度，一种属灵的心境。

我们需要操练、约束这种心。 

本章最后一节说：“不要为恶所胜，反要以善胜恶。”所以，当

你想到某个人，也许此刻你心中已有一个名字，当你一想到他，就满

心愤怒、几乎控制不住言语时，请停下来想想：就在那一刻，你已经

被恶胜过了。你可能会抗议：“可我是受害者！你怎么现在反而指责

我？明明是他行恶，我才受苦。你该对他说，不该对我说！” 

让我提出三点观察，帮助我们在这种报复的试探中自省。 

我得承认，这周我在预备讲道时，读到“不要以恶报恶”时，心

里想：这似乎不是我挣扎的地方。我不是那种一被人伤害就立刻反击

的人。有人曾对我做过非常恶劣的事，但我通常不会想去报复。然而，

当我听到自己的孩子被人不公平地对待时，我立刻心想：要不要登门？

要不要写信？要不要告他们？那一瞬间我才发现，啊，原来那种报复

的欲望，也深藏在我里面。就像那位少年官对耶稣说：“这一切我都



遵守了。”耶稣回答：“你还缺少一件。”（马可福音 10 章 20~21

节） 

所以，我们若自辩说：“我不是坏人，我不是加害者。”圣经提

醒我们：其实，我们都是加害者。 

我们常常很容易承认自己是罪人，这句话从我们口中说出来毫不

费力，“是的，我是个罪人。”然而，我们却极少真正体会到这句话

的深度，更少让这认知改变我们对他人软弱的反应。当别人得罪我们、

让我们失望时，我们仍容易愤怒、抱怨、心生不平。我们说自己是罪

人，也知道别人是罪人，但这种认识往往只是停留在表面。 

正如我今早提到的：我们走进这座礼拜堂，在这里聚会、祷告、

赞美、聆听神的话语、彼此相交。若没有基督的代赎，我们这些人哪

一个能在神的面前存留？若神显出祂的圣洁同在，我们每一个人都必

如薄纸投入火炉般瞬间焚毁。可我们常忘记这一点，反而心里觉得理

所当然，仿佛来到这里敬拜神是一件轻松自然的事。不是的，我们之

所以能站在神面前，是因为有代价被付上。 

想想旧约的大祭司，一年只有一次能进入至圣所，那是在赎罪日。

你以为他能轻松走进去吗？手里拿着星巴克咖啡、哼着歌进去？当然

不是。祭司们要在他脚上系上一根绳子。为什么？因为若他在执行仪

式时有任何不合神律法之处，他可能当场死在神的同在中，而别人也

不敢进去把尸体抬出，只能用绳子把他拉出来。你看，这就是旧约中

的敬畏，同一位圣洁的神，如今仍是我们所敬拜的神。 

我们常误以为：旧约的神严厉，到了新约时代祂变得宽容、随和，



好像“年纪大了脾气也好了”。但这完全错误。神昨日、今日、直到

永远是一样的。我们必须常常记得罪的严重与赎价的高昂，让这真理

不断塑造我们的心态。 

犹大的故事正说明了这种自义与盲点。创世记第 38 章记载，他去

找了一位妓女，其实那是他儿媳妇她玛装扮的，他并不知情。三个月

后，有人告诉他：“你儿媳妇她玛怀孕了。”犹大听后，立刻怒不可

遏，下令说：“把她拉出来烧死！”然而她玛拿出犹大留给她的信物，

证明孩子的父亲正是他。犹大顿时清醒，承认说：“她比我更有义。” 

她玛的行为仍是有罪的，但犹大的虚伪更深。他一时义愤填膺，

要审判别人，却完全忘了自己同样犯了罪。圣经中族长的故事处处揭

示人性的黑暗与自欺。他们有信心、有呼召，但也充满欺骗、软弱和

骄傲。而他们最顽固的毛病之一，就是“看自己过于所当看的”（罗

马书 12 章 3 节）。 

这种毛病也在我们里面。我们总觉得自己比别人好一点，总有某

种理由让自己站在义的那一边。可是，圣经提醒我们：我们都是加害

者。我们都是得赦免的罪人，也因此被呼召去向他人施恩、施怜悯。

正如经上所说：“不要以恶报恶。”这命令同样适用于那些曾对我们

行恶的人。 

其次，当我们受到冒犯时，神呼召我们效法基督。若你难以胜过

那种想要报复的心，第一要认识自己的罪；第二要仰望基督并效法祂。 

彼得前书 2 章 21 至 23 节说：“你们蒙召原是为此；因基督也为

你们受过苦，给你们留下榜样，叫你们跟随祂的脚踪行。祂并没有犯



罪，口里也没有诡诈。祂被骂不还口，受害不说威吓的话，只将自己

交托那按公义审判人的主。” 

我们或许都知道被辱骂、被诽谤、被伤害的滋味，但没有一个人

知道那位完全无罪者的感受。你可能经历过被冤枉，但你从未像耶稣

那样，被冤枉时，祂不仅在那件事上无辜，而是从来没有做过任何错

事。耶稣是完全的神，也是完全的人；祂的神性与人性并非混合或交

替使用。祂受苦的时候，是以完全的人身位承受痛苦，毫无保留地经

历人类的软弱与羞辱。 

有人打趣说：“当别人散布关于你的谣言时，不必太难过，因为

真相其实更糟。”这话虽然讽刺，却揭示了事实：我们都远比别人想

象的更不完全。 

然而，彼得并不是说耶稣只是忍受痛苦而已；祂的忍耐不是毫无

意义的消极容忍。祂之所以不以恶还恶，是因为祂“将自己交托那按

公义审判人的主”。祂深知天父会按祂的智慧与权能成就一切。 

我们最大的难处往往在于：只要事情还在我们掌控范围内，我们

就靠自己的智慧与力量去处理。但神有时会带领我们进入一种境况，

我们无法靠自己脱身，无能为力。那正是祂要提醒我们：其实每天、

每一事，我们都必须把自己交托给那位按公义审判的主。 

第三，我们要认识：在最终的层面上，“拍我们头盔的那一位”，

其实是神自己。 

耶稣差遣门徒出去时，警告他们将被交在公会、被鞭打、甚至被



杀。但祂同时安慰他们说：“若是你们的父不许，一个也不能掉在地

上”（马太福音 10 章 29 节）。也就是说，无论遭遇何等邪恶或不公，

最终都是神在祂主权的安排中允许临到我们。我们不该咒诅祂的护理。 

顺便提一句，撒但并非无所不在。人们常说：“魔鬼最近真是盯

上我了。”其实，魔鬼虽然有许多差役，但真要说有谁是他每天早上

点名的重点对象，恐怕我们都不在名单上。然而，使徒保罗或许在那

名单上。 

保罗提到自己有一根肉体上的刺，他三次祈求神挪去。有人认为

那是疾病，也有人认为那是某个“撒但的差役”。为什么神允许撒但

的差役来折磨祂的仆人？保罗的结论是：这是要使我不至高抬自己，

为了使我谦卑。 

请注意：撒但绝不会希望我们谦卑，他宁愿我们骄傲。但保罗明

白：连魔鬼都在神的主权之下。正如路德所说：“魔鬼是神的魔鬼。”

他不过是神看门的“链子上的狗”。神造万物各有目的，甚至“恶人

也为祸患的日子所造。”（箴言 16 章 4 节） 

所以，宇宙并非混乱无序。若你在基督里，你生命中最糟的一天，

将来会成为你永远赞美神的一天，因为你将明白，那正是神至高、慈

爱、智慧的手在作工。是祂“拍了你的头盔”，是祂许可那些使你受

伤的事，为要塑造你的圣洁，使你学会以善胜恶。 

因此，保罗才会说：“不要以恶报恶。”耶稣也能忍受辱骂与苦

难，因为祂信靠那公义的父。马太福音接着说：“就是你们的头发，

也都被数过了。所以不要惧怕。你们比许多麻雀还贵重。”（马太福



音 10 章 30~31 节） 

你或许心想：“我算不了什么，神不会顾念我吧？祂太忙了。”

但主耶稣说：连你头上的头发都被数算了，这岂不是说明，没有任何

一件事小到超出天父的眷顾？在祂的眼中，你何等宝贵。 

我有一位亲属在执法部门工作，他曾经分享过一件事：在培训新

警员时，他们会特别提醒学员，当你面对一种极具挑衅性、让人容易

情绪爆发的情况时，要学会控制自己，不要冲动反击。比如，当你上

前处理情况，有人对你出言不逊，嘲讽你是“什么狗官”之类的，这

时训练官会对学员说：“你要学会‘把独木舟清空’。” 

我问他：“什么叫‘把独木舟清空’？” 

他解释说：“假设你在湖上或河里划船，有一只独木舟不断撞到

你的船，你会很生气，对吧？你可能觉得那个人怎么不会划船？怎么

老撞我？可如果你发现那只独木舟其实是空的，只是被水流冲来冲去，

那你就不会生气了。因为根本没人要撞你。” 

所以他们的意思是：要“把独木舟清空”，不要被情绪控制，不

要以为对方是故意的。这只是自然发生的事。 

但作为基督徒，我们可以更进一步。我们不仅知道“那独木舟是

空的”，我们更知道，那只“独木舟”是在天父的看顾之下被水流引

来的。如果那独木舟一再撞到我，我要承认，是神让那只独木舟进入

了我的生命，是祂借此在塑造我。而我有许多可以回应的方式，但唯

独一种方式不该出现，那就是以恶报恶。我不能为了报复，就去故意



回撞那只独木舟。 

我不知道你们中有多少人经历过路怒症，但如今这是个大问题，

几乎没人能“清空独木舟”。然而，对我们来说，这不仅是情绪管理，

更是属灵的信念。我们要认识到，一切临到我们生命中的事，尤其是

保罗称之为“恶”的事，都在那位坐在天上、按自己旨意行万事的神

的掌管之下。 

你看，这就是为什么明白神的主权是如此重要。这不是神学学院

里那些高高在上的抽象讨论，比如“神是否掌管房间里飞来飞去的苍

蝇”之类的问题。这不是学术辩论，而是关乎生命的真理。神的主权

影响我们对一切事的反应。 

保罗继续写道：“众人以为美的事，要留心去作。若是能行，总

要尽力与众人和睦。” 

许多年前，大概二十多年前，我曾与教会几位弟兄姊妹共进午餐，

他们带着一些神学上的疑问，其实更像是神学上的反对意见。他们的

语气很强烈，讨论的气氛颇为激烈。于是我下意识地觉得：“哦，这

就是这场讨论的‘交战规则’。” 

就像打篮球一样，如果是友谊赛，没有裁判，你发现对方在推人、

撞人，你大概就会觉得：“好吧，既然可以这样，那我也可以这样。”

我当时就犯了这个错误，既然他们语气激烈，我也就以同样的语气回

应，觉得这没问题。结果，完全错了。 

那次讨论中有两个人其实只是旁观者，事后他们的评价让我印象



深刻。一个说：“我真不敢相信一个牧师竟然会说话那么激烈。”另

一个却说：“我真不敢相信有人会对牧师说话那么无礼。”你看，结

论完全相反。 

那是我在事奉早期学到的一堂宝贵功课：没有人能完全准确地判

断自己在别人眼中的样子。别人对你的感受，往往与你的自我认知不

同。而且，就算对方的态度显得激烈，也不代表你就有理由以同样的

方式回应。 

保罗在这里的劝勉，“众人以为美的事，要留心去作”，提醒我

们：别人怎么看你，是重要的。 

我记得年轻时，我常骄傲地说：“我才不在乎别人怎么看我。”

也许你也听过有人这么说，还觉得这话挺有“独立精神”。可事实上，

我们每个人都受别人影响。那些口口声声说“不在乎别人怎么看”的

人，可能正穿着流行的宽裤或潮牌衣服。说实话，如果真不在乎，你

为什么还要跟风？ 

这点甚至可以体现在一些小事上，比如去教会的穿着。我今天戴

着领带，这其实是我一个“慢慢淡出”的计划，希望有一天能不戴领

带而不被大家注意到。其实这不是什么大事，但也说明问题。我们在

南加州，气氛比较随意；可要是在美国南方，比如南卡罗来纳，我现

在这样穿可能就引起争议了。下周我去参加长老会宗教改革日的活动，

我一定会穿西装打领带，因为我知道那会影响别人对我的感受。 

我们常说：“神不在乎我穿什么。”我听过无数次这句话。但人

们常常借此为自己的不敏感辩解，“既然神不在乎，那我穿什么惹别



人不舒服也无所谓。”然而，别人怎么看、别人是否因此分心，是重

要的。 

保罗在哥林多后书 8 章 21 节也说：“我们留心行光明的事，不但

在主面前，就在人面前，也是这样。”圣经里充满这样的教导。 

我今天选作宣召的经文是箴言 3 章 1~4 节，它说：“我儿，不要

忘记我的法则。你心要谨守我的诫命。因为他必将长久的日子，生命

的年数，与平安，加给你。不可使慈爱诚实离开你。要系在你颈项上，

刻在你心版上。这样，你必在神和世人眼前蒙恩宠，有聪明。”留意

结尾，不仅“在神眼前”，也“在世人眼前”。 

神藉先知拿单责备大卫犯罪时说：“只是你行这事，叫耶和华的

仇敌大得亵渎的机会”（撒母耳记下 12 章 14 节）。保罗在罗马书 2

章 24 节引用这句话，警戒教会说：“神的名在外邦人中，因你们受了

亵渎。”意思是：我们在世人面前的行为，会成为他们亵渎或尊崇神

的理由。 

我还记得当年在作青少年牧师时，邀请南高中一位受人敬重的基

督徒老师来对我们团契的孩子们分享。他看着台下的学生，很多是刚

信主的青少年，说了一句让我至今难忘的话：“你们中有些人，最好

不要让别人知道你是基督徒，免得羞辱了你的救主。”他的话虽然尖

锐，却道出了现实。有些人的行为，与他们口中的信仰完全不符，使

得别人更难接受福音。 

“别人怎么看”并非小事。路加在记述耶稣成长时也写道：“耶

稣的智慧和身量，并神和人喜爱他的心，都一齐增长”（路加福音 2



章 52 节），连主耶稣在地上时，都在神和人面前蒙喜悦。 

我想，我们之所以倾向于忽视他人的看法，只顾神怎么看，也许

是因为神不像人那样天天当面责备我们。我们冒犯了人，会立刻听见

他们的反应；可我们得罪了神，却似乎听不见祂的声音，误以为祂默

许了我们的行为。但事实并非如此，祂的忍耐，并不代表祂的赞同。 

当然，神一点也不沉默。祂在圣经中向我们说话，祂借着他人的

劝诫、教训、建议给我们说话，祂借着圣灵在我们心中责备我们，让

我们认识罪。但归根结底，请你们把这个带到心里，归根结底，十诫

的前四条，即关于我们如何爱神和如何爱人之戒，虽然我认为违反这

前四条的罪比后六条更加严重，但它们却更容易被掩饰，更容易让人

自欺：我们会说，“神知道我的心，我做得没问题，神对我没意见。”

正如一位改革宗神学家所说，这是坏消息。 

考虑人的意见确实有点棘手，所以我想在这里以两点结束：一是

荣耀神而非自己，二是不要过于高估人的看法。 

首先，我们的行为应当被观察，但这种观察是为了彰显神的荣耀。

在登山宝训中，耶稣教导说：“你们的光也当这样照在人前，叫他们

看见你们的好行为，便将荣耀归给你们在天上的父”（马太福音 5 章

16 节）。然而，在同一篇讲论中，不到一章之后，耶稣又说：“你们

要小心，不可将善事行在人的面前，故意叫他们看见。若是这样，就

不能得你们天父的赏赐了”（马太福音 6章 1 节）。这似乎有些矛盾：

我究竟是要让人看见我的好行为，从而荣耀神？还是要在秘密中行善，

让无人知晓？ 



如果你当时在场听耶稣讲道，你可能会等着提问环节：“到底是

哪一种？”的确，这条路很窄，非常难以掌握。 

多年前，我记得有一位电视布道家，当时我甚至还不是基督徒。

他治病、讲预言，场面颇具娱乐性。他每次推人、祷告、宣告预言时，

都重复一句：“这是神的作为。”，不管他在舞台上做什么，他总强

调“是神，而不是我”。然而，这个事工后来卷入了丑闻和争议，他

被很多人称为“怪物”。当时年轻的我看着，心里觉得：荣耀神与自

我宣传之间，似乎存在巨大落差。 

我并不敢评断他的内心，但我要说的是：我们每个人在程度上都

可能落入同样的陷阱。我们希望遵行耶稣，成为他人眼中的好榜样，

但这种榜样不是为了让别人赞美我们，而是为了让他们的目光转向基

督。这应当伴随一种甜美、谦卑、顺服和满足感，这种生命的气息才

是荣耀神的气味。 

然而，从这里走向骄傲、自我膨胀只是一线之隔。正如谦卑的悖

论：一旦你觉得自己拥有谦卑，你就已经失去了它。越过这条界限，

很难判断。我们如何知道自己从追求荣耀神与做他人榜样，滑向追求

被人仰慕？有时显而易见，有时却不然，甚至一瞬间就可能改变。而

且，有时他人对我们内心的评估完全错误。 

举个例子：我曾协助另一间教会站稳脚跟，一个人对我说：“我

觉得你总想成为房间里最重要的人。”我认识他很久，但并不熟。他

的评论既让我觉得受冒犯，也觉得有趣。作为长老会的牧者，我的回

应是：“幸好有教会理事会，他们会保护教会免受个人偏差的影响。”



我没有为自己辩解，因为有些时候，这类评论可能部分属实，但它们

也可能是“人性的把戏”，每个人在某些脆弱时刻都会产生类似的念

头。 

因此，我们必须小心，不要成为这种评判的受害者。检验我们行

为是否真是为荣耀神，而不是“吹号自夸”的方法，可以看一个关键

点：如果你的行为没有任何是秘密中由天父看见的，那么就该反思你

是否只是为了被人看见而行事。真正的信心完整性，是在无人知晓，

唯有神看见时依然忠诚。 

最后，虽然他人的看法应当被慎重考虑，但不应过于看重。我们

确实要尽力与众人和睦，但一个忠心的基督徒必须明白：忠心行事，

有时会与世俗冲突。如今许多人在神学上过于迎合世界，试图讨好世

人，不敢冒犯，甚至将善称为恶，将恶称为善。 

回到登山宝训，耶稣说：“人若因我辱骂你们，逼迫你们，捏造

各样坏话毁谤你们，你们就有福了。应当欢喜快乐，因为你们在天上

的赏赐是大的。在你们以前的先知，人也是这样逼迫他们”（马太福

音 5 章 11~12 节）。在约翰福音 15 章 18~19 节，耶稣也说：“世人若

恨你们，你们知道恨你们以先，已经恨我了。你们若属世界，世界必

爱属自己的。只因你们不属世界。乃是我从世界中拣选了你们，所以

世界就恨你们。” 

这就是保罗在罗马书 12 章 18 节加上“尽力”这一短语的原因：

有时，尽力与众人和睦是不可能的。如果问题要求你否认你所知道的

善与真，你必须有勇气不去讨好世人，即使这意味着你会被排斥、孤



立。排斥不是因为你态度恶劣，也不是因为你任性，而是因为你忠于

神的真理。正如司布真所说：“福音本身已经足够令人不悦，你无需

再添油加醋。” 

读耶稣、使徒，甚至宗教改革者的经历，你会发现他们都带着甜

美与仁慈，即便面对不公或逼迫，他们也不以恶报恶。他们之所以不

受世人欢迎，不是因为他们性格刻薄，而是因为他们坚持真理，不妥

协，不随从世俗的标准。 

有人曾说过，我引用原话，“基督的兵士不可能与那位掌管世界

的仇敌持续和睦。”正是使徒们愿意传扬十字架的福音，哪怕这信息

令许多人不悦，正是这信息带来了救赎。他们绝不会为了迎合世人而

改变这福音的信息。对于他们来说，这条路并非易行。我们常以为那

很容易，其实并非如此。保罗在这些事上所感到的软弱，也正是他请

求祷告的原因。他说：为我祷告，使我能开口放胆讲论福音的奥秘（以

弗所书 6 章 19 节）。你可以想象，他当时也感到恐惧，也害怕被社会

排斥，他被囚禁，却仍写信说：要为我祷告，使我能开口放胆。最终，

这条忠心之路甚至让他付上了生命的代价。 

让我们一同祷告： 

天父，我们祈求祢向我们显明那报复的心态，也祈求祢圣化我们

的思想，圣化我们的心，使我们常常记得自己是蒙赦免的子民，我们

对祢的债远比任何人对我们的债更深。 

父啊，帮助我们效法基督的榜样，当被辱骂时不以辱骂回报；让

我们在祢掌权的手中得到安慰，知道祢按祢的旨意处理万事。我们祈



求父啊，使我们能尊重他人的看法，但不至过高估计，也帮助我们在

复杂情境中辨明，何时说“够了”、何时说“不”，以及何时坚决拒

绝那些邪恶与不义之事。 

父啊，求祢帮助我们以爱心、带着救赎的态度、温柔的心说出这

些话，使基督的名在万事上被高举。 

我们如此祷告，奉主耶稣基督的名，阿们。 


