
healingwings.net 

罗马书系列讲道 127 

基督里一个身体 
罗马书 12 章 9~13 节 

维保罗牧师 2016 年 10 月 9 日 

翻译：甘晓春 2025 年 10 月 12 日 

 

现在请大家来看罗马书第 12 章 9 至 13 节。这是神的话： 

“爱人不可虚假，恶要厌恶，善要亲近。爱弟兄，要彼此亲热；

恭敬人，要彼此推让。殷勤不可懒惰，要心里火热，常常服事主。在

指望中要喜乐，在患难中要忍耐，祷告要恒切。圣徒缺乏要帮补，客

要一味地款待。” 

这就是神的话语。让我们祷告： 

天上的父神，我们祈求祢赐下从上头来的属灵智慧，使我们能明

白并领受今天摆在我们面前的真理。求祢帮助我，使我能在讲说真道

时有从祢而来的智慧；也求祢使在座的每一位都能专心聆听、积极参

与，不仅在听道上，也在领受圣礼、敬拜祢圣名的事上同心合一。让

我们作为一个身体，一同向祢献上赞美。父啊，愿祢藉着圣灵引导我

们，使这一切都归荣耀给祢。奉主耶稣的名祷告，阿们。 

历代以来，无论是当代还是过去，那些忠于真理的传道人几乎都

有一个共识：最健全的讲道方式，是系统地按经节逐段释经讲解圣经

的各卷书。当然，也有适合讲专题信息或短期系列讲道的时候，但若

https://healingwings.net/


能逐节、逐章地解经，把圣经的脉络清晰地展开，就能使牧者不至陷

入自己偏爱的神学主题或个人喜好之中。这种方式迫使讲道人，正如

使徒保罗所说，要“把神一切的旨意都传讲出来”。因为若按次序逐

节讲解，就必须面对所有经文，无论是否自己熟悉或舒适的内容，都

不能回避。 

不过，这种讲道方式也有它的挑战。有时牧者会讲到某段经文，

甚至几个章节，都集中在律法上。因此，连续好几个主日的信息可能

都在谈神的律法、神对我们的要求；而另一些时候，可能好几周、几

个月、甚至几年都在讲福音。 

人们有许多方式来划分圣经，旧约与新约、旧约之下与新约之下、

叙事文学、智慧文学、福音书、书信、启示录等等。但对我而言，最

有帮助的方式之一，是把圣经理解为包含两个核心的信息：律法与福

音。律法告诉我们神对人的要求，福音则启示神为我们所成就的。我

们在读圣经时，必须分辨清楚何为律法，何为福音。 

可以说，罗马书前 11 章主要讲的就是福音。这 11 章的核心信息，

就是告诉我们“在基督里我们是谁”。 

我在一所小型的基督教学校带一个排球队，在比赛前我们都会祷

告。队长带领两队球员在场中央祷告，她常常这样祈求：愿我们都记

得，我们的身份不在于我们打得多好，而在于我们在基督里的身份。 

我觉得这非常珍贵，也极其深刻，我们必须认识到“我们是谁”。

所以，在保罗告诉我们该做什么之前，他先告诉我们“我们是谁”。

这就是福音。 



而从第 12 章到第 16 章，重点则转向神对我们的要求，也就是律

法的层面。这种转折可以从罗马书 12 章第 1节中看见：“所以弟兄们，

我以神的慈悲劝你们……”换句话说，就是“因着神的怜悯”或“鉴

于神的恩典”。保罗在此回顾他前 11 章所讲的福音内容，并以此作为

律法顺服的根基与动力。他接着说：“要将身体献上，当作活祭，是

圣洁的，是神所喜悦的，你们如此事奉，乃是理所当然的。” 

换言之，前面 11 章告诉我们“我们是谁”，接下来的部分则教导

我们“如何侍奉”。 

这种按章释经的方式有时确实让人觉得缓慢。我们讲罗马书已经

多年，如今才到第 12 章。若你自己回家花一个小时左右读完罗马书，

也许只需四十五分钟就能到第 12 章，再花二十分钟就能读完整卷书。

那样读完一遍时，你会很自然地看见律法与福音如何彼此呼应、相辅

相成。但即使是最精炼的讲道者，也无法如此迅速地在讲道中带领会

众走完罗马书。所以，对会众来说，有时可能连续几个月甚至几年，

只听到律法或只听到福音。 

因此，我认为讲道人，包括我自己，有责任在讲律法时提醒听众

记住福音，在讲福音时也提醒他们记得律法。没有律法，福音就显得

不被重视，甚至显得不必要。律法使我们认识自己的罪，也使我们知

道自己需要救主。但若只讲律法而不讲福音，那就成了“死的职事”，

正如保罗所说，是“刻在石头上”的职事。因此，单有律法而无福音，

会带来死亡；而若只讲福音却没有律法，则使福音显得不再必要。 

所以，当我们继续这段以罗马书 12 章 9 至 13 节为基础、题为“基



督徒的行为”的信息时，我希望我们都记得律法与福音之间的关系。 

在前面的几节里，我们已经讨论过什么叫“爱人不可虚假”。真

正的爱并不首先在于情感，而在于信念与操守。虚伪的爱，意味着我

们的所谓“信念”其实只是表演，只是为别人看的外貌功夫。我们可

能在爱的操练上有强弱、有成败，但虚伪的爱则根本没有真实的信念，

只是想让人以为自己是有爱的。 

我们也讲到“恶要厌恶，善要亲近”。“厌恶”这个词虽然与“恨

恶”有些相近，却并不完全相同。它原意带着一种“战栗”“毛骨悚

然”的意味，也就是“被邪恶的后果吓坏”的那种感觉。这不是单纯

的轻视，而是一种深刻的认识：邪恶的后果极其可怕。因此，我们在

见到邪恶趋势时，应当心生恐惧、警觉。与此同时，我们要“亲近善

事”，一方面远离恶，另一方面积极追求善。而要亲近善，就必须首

先知道“什么是善”，并且决心紧紧持守它。 

在这场保罗称为“属灵争战”的过程中，我们也要谨慎，不可变

得过分严厉或好斗。因此，保罗提醒我们要“爱弟兄，要彼此亲热。

恭敬人，要彼此推让”。在厌恶恶事、亲近善事的同时，还要保持温

柔、体贴，不求自己的益处。 

这并非易事，所以他又说要“殷勤不可懒惰。要心里火热”。“火

热”原文的意思就是“沸腾”，要在服事主的心志上如火沸腾。因为

当我们爱人、服事人的时候，保罗提醒我们：我们其实是在爱主、服

事主。主衡量我们爱祂的标准，正是看我们是否彼此相爱。 

上一次我们讲到“在指望中要喜乐”。我们指出，基督徒的喜乐



应包括今世与永恒的层面，物质的、属灵的、暂时的、永远的。我们

是被呼召去追求喜乐的人，即使在试炼中也如此。但最终，我们的心

应安息在那永恒的安息里，那是“说不出来，满有荣光的大喜乐”（彼

得前书 1 章 8节）。那才是我们喜乐的巅峰、我们幸福的极点，一种

超越世界、超越时间的喜乐。我们太容易被眼前的事吸引，以致忘了

真正的源头。 

这就引出了今天的经文，第 12 节下半段：“在患难中要忍耐，祷

告要恒切。” 

我们过去已经在罗马书第 5章中讨论过“在患难中喜乐”的主题。

保罗教导我们，信徒能在患难中夸口，因为他知道患难生忍耐，忍耐

生老练，老练生盼望。而这盼望正是那不会使人蒙羞的盼望，支撑我

们坚定信心、稳固不移。我们所经历的患难，正如加尔文所说，是一

个“圣洁的循环”。在这循环中，我们经过患难；患难生出盼望；这

盼望不会使人蒙羞；而在经历这一切之后，我们的信心反倒更加坚固。 

所以我们看到，这是一个荣耀却又常常痛苦的过程，一个“患难

的循环”。而这种患难，有时是因为忠心。这在保罗的时代很明显，

不少他写信的对象，包括他自己，都因忠于信仰而受苦。但有时，这

些患难也只是因我们生活在一个被罪与破碎辖制的世界。所以，受患

难的人并不一定做了什么“英勇属灵的事”；他们可能只是被卷入这

个堕落世界的痛苦之中。然而，这一切的结果却是炼净性情、增长忍

耐、坚固盼望，使我们在信心上更加成熟。 

忍耐在神眼中极其重要。圣经多次提到神的忍耐，也不断呼召我



们效法祂。但我必须承认，当我知道苦难背后有意义、有圣洁的安排

时，我更容易在患难中忍耐。而圣经确实告诉我们：神在我们的苦难

中有祂的圣洁计划。你那糟糕的一天，也不在祂的旨意之外。 

耶稣曾用分娩的痛苦作比喻。在约翰福音 16 章 21 节祂说：“妇

人生产的时候，就忧愁，因为她的时候到了。既生了孩子，就不再记

念那苦楚。”“苦楚”这个词与“患难”是同一个字根。她之所以能

忍受那痛楚，是因为她知道那痛苦必会结出美好的果实，生命的诞生。

这正是主所要我们明白的。 

我想起多年前，我的一位学生临产时出现了一些小并发症，需要

剖腹产。按理说，如今这已不是什么危险的事。但问题在于，她此前

服用的药物若与麻醉剂混合，会对婴儿造成伤害。她知道风险所在，

因此选择不用麻醉。她真的像旧时代那样，咬着皮带，硬生生承受了

整个手术的痛苦。 

这是一个极其强烈的例子，我当时写到这里时也犹豫过，因为一

旦你听到这个故事，几乎很难再专心听讲道了。但请想一想，这位母

亲为了让孩子平安出生，甘愿承受极大的痛苦。她之所以能忍受这一

切，只因为出于爱，对那尚未出生的孩子的爱。她觉得那痛苦值得。 

而我们往往太容易因一点挫折就陷入自怜。事情若不如意，就以

自我为中心，用不合宜、甚至带罪的反应去回应。然而，我们必须记

得：神在我们的试炼中有祂圣洁的旨意。祂要我们在苦难中仍保持信

心与正直。 

圣经提醒我们要效法耶稣,祂“因那摆在前面的喜乐，就轻看羞辱，



忍受了十字架的苦难，便坐在神宝座的右边”（希伯来书 12 章 2 节）。

你看，连主自己也是因那“将来的喜乐”而忍受十字架的痛楚。我们

也当以同样的心志面对试炼。 

这种在患难中的忍耐绝非易事。因此我们能理解，为什么保罗在

罗马书 12 章中很快接着提到“祷告要恒切”。那“恒切”一词的原意，

是“以极大的努力持续地去做”。祷告，对我们许多人来说，正是属

灵生命中的弱点。 

司布真曾说过一句话，几乎能让所有信徒感同身受：“人渴望与

神交通的心志，常因世上所有安慰的失效而被加深。”换句话说，就

是“当一切都失败时，才想到祷告”。但本该相反，祷告应该是我们

在做任何事之前的第一步。 

司布真还说过另一段极美的话：“祷告就是用双臂拥抱天国，让

神的同在进入灵魂，使人的身体成为圣灵的殿。一个没有祷告的家庭，

就如没有屋顶、没有墙壁的房子，任凭一切破坏性的力量侵袭。若你

不祷告，你就没有属灵的保护。” 

我们要彼此代祷，也要同心祷告。我鼓励你们夫妻一同祷告，与

孩子祷告，孩子也可以与父母祷告。你也可以为邻舍祷告。当邻居向

你倾诉困难时，不妨问一句：“我可以为你祷告吗？”这也许是他们

一生中第一次有人为他们祷告。你就为他们开启了一个从未被触及的

属灵空间。这是我们被允许、也被鼓励去做的事。你不需要是教会的

长老、执事、牧师才可以祷告。 

我知道，我们教会历年来在神学上相当谨慎，甚至有点挑剔。因



此有些弟兄姐妹因害怕祷告不够神学正确而不敢开口祷告。他们会想：

“我可不敢在那三个人面前祷告。”但请记得，你不需要成为神学院

教授才有资格祷告。 

保罗早已告诉我们：“我们本不晓得当怎样祷告，只是圣灵亲自

用说不出来的叹息替我们祷告”（罗马书 8 章 26 节）。加尔文对此解

释说：“神容忍我们结结巴巴的祷告，饶恕我们因无知而说错的话；

若没有祂的怜悯，我们根本没有祷告的自由。”你可以拥有全世界所

有神学院的学位，但神并不会因此更听你的祷告。 

让我再补充一点：如果我们在操练保罗在这段经文中提到的诸多

美德，例如真诚的爱、厌恶恶事、亲近善事、弟兄相爱、彼此尊重、

在指望中喜乐、在患难中忍耐，若这些操练从未使我们屈膝祷告，那

我们要么在实行上太软弱，要么干脆忽略了这些劝勉。 

有学者认为，保罗在这里的最后一句，“圣徒缺乏要帮补。客要

一味地款待”，正是用来检验前面那些教导是否在我们生命中有成效。

也就是说，这最后的命令，是我们衡量属灵成长的标准。 

我称这一部分为“帮助与接待”。我们每个人里面都有堕落的自

我本性，那是一种极其丑陋的自我中心。 

《海德堡要理问答》开篇说：“我不是属自己的。”然而我们心

里却常常想着：“整天我所思所想，都是我自己。”我们天性如此，

总把自己视为人生舞台的主角，认为自己的需要与欲望最为重要。这

种倾向似乎自堕落那一刻起就深植于人性之中，一切都绕着“我”转。 



当然，适当的自我关怀并非错误。耶稣也曾对门徒说：“你们来

同我暗暗地到旷野地方去歇一歇”（马可福音 6 章 31 节）。那时他们

人来人往，甚至没时间吃饭。可见，暂时的休息并非不属灵，我称那

为“旷野的时间”。 

然而，基督生命的主旋律却是：“凡事不可结党，不可贪图虚浮

的荣耀。只要存心谦卑，各人看别人比自己强。各人不要单顾自己的

事，也要顾别人的事”（腓立比书 2 章 3~4 节）。保罗称之为“倒空

自己”，基督所行的，也当成为我们的榜样。 

这绝非容易之事。一个整日只想着自己的人，内心是悲哀而空虚

的。而当他纵容这种自我中心时，他的心只会变得更加悲哀、更加自

私。“我、我、我”，他以为这样能得到幸福，实际上只会更孤独。 

我每年都会与大学时期的几位室友聚一次。其中一位提到他过去

一起训练的一个高知名度人物，你们肯定都听过他的名字。这人如今

名声显赫，却也成了悲剧的象征。我的朋友说，早在四十年前，他就

能看出这个人眼里只有自己。结果呢？他富有、他出名，却一直极度

痛苦。 

我常说，我喜爱每周领圣餐，因为它时刻提醒我，无论讲道的主

题为何，我都必须回到十字架，回到那位舍己、为我们倾倒的救主。 

所以，当我讲到我们转向圣餐时，如果我必须说一句“现在换个

话题”，那就说明有问题了。你还记得我之前提到过“律法—福音—

律法—福音”这样的循环吗？圣餐就是拯救我们脱离“律法、律法、

律法”的方式之一，因为圣餐全是关于福音的。当我从讲道进入圣餐



时，我会问自己：是否必须说一句“现在让我们换个话题”，或“接

下来是另一件事”？如果需要这样转折，那就不对了。理想的情况是，

讲道应自然地流入圣餐之中，成为一个顺畅的延续。 

我在这里要提出这样一个观点：如果我们的信心、信实、我们努

力顺服使徒教导的生活，不能自然地流向最后这两项劝勉，也就是服

事他人，那我们的信心与忠心就需要重新检视。换句话说，如果我们

所谓的属灵生命没有自然地结出“热心接待、服事他人”的果子，那

我们就该重新省察，到底前面所做的一切是否真实。因为若我们真的

在操练爱人不虚假、厌恶邪恶、持守良善、彼此亲爱、互相尊重这些

事，那结果必定会是愿意服事他人。若我说“我在这些方面做得还不

错”，但我却完全不愿服事人、不乐意接待人，那我就该反思：自己

是否真在实行前面那些教导。 

我们应当敏锐地察觉他人的需要，并采取行动去帮助。保罗说“要

与圣徒同供给”，有人可能会说：“这就是执事该做的，我们祷告让

他们去办就行了。”但让我们不要成为那样的教会。我们作为国家，

也曾陷入同样的错误，我们把一切责任都交给政府，自己便不再尽力

关心邻舍。然而，一个不关心邻舍的民族，是不会选出一个真正关心

人民的政府的。同样，一个不彼此关怀的教会，也不会在长期里拥有

真正忠心的执事。相反，它只会滋长一种自我中心的风气。我们都该

有“执事的心肠”。 

“执事”“长老”这些字，原本不是指某个职位的名号。“执事”

这个词的意思就是“仆人”；“长老”的意思就是“年长者”。所以

当圣经用这些词时，并非强调头衔，而是形容一种性格、一种责任。



我们每个人都该有“执事的心肠”，包括长老在内，特别是在面对“圣

徒的需要”时，更当如此。正如保罗在别处所说：“要以信仰之家为

先。” 

同时，我们也要“乐意接待”。这节经文看似平淡无奇，但意义

极深。希腊文中的“接待”一词，字面意思是“爱陌生人”。也就是

说，我们要使那些原本陌生的人，不再是陌生人。可悲的是，在许多

教会中，甚至在我们中间，也常有这样的情形，坐在你身边的人，你

可能多年不曾认识。我不是说要你和所有人都成为密友，但在一个约

三百人的教会中，若仍有大量弟兄姐妹彼此陌生，那就是我们应当警

醒的事。 

我以前做青少年牧师时，常带学生去卡塔利娜岛，每次大约带一

百五十个孩子同行。我要求三十多位同工，在船上那一个半小时里，

把所有学生的名字都记下来。到达岛上前，必须能叫出每个孩子的名

字。因为记得名字，就能让人感到被认识、被重视。教会也是如此，

我们需要彼此认识，彼此以家人之情相待。 

若说我们在照顾人需要上该有“执事的心”，那在接待上我们就

该有“长老的心”。为何这么说呢？因为在保罗列举作长老的资格时，

唯一一个关乎个性、生活方式的要求，就是“必须好客”。我希望我

们的九位长老都在实践这一点，邀请弟兄姊妹到家中共处。因为这是

圣经所列明的长老特质，而不仅仅是“加分项”。但这里的教导不仅

限于长老，而是向全体信徒发出的呼召：我们都要热情接待人。 

教会是一个属灵的家庭，不该让人感到孤立或被排斥。我的妻子



和我最近与两位曾是本教会成员、后来搬到别处的姐妹谈话。她们选

择了其他教会，那些教会在神学上稳固、讲道忠于圣经，但她们却流

着泪告诉我们，她们始终找不到融入的机会，始终难以成为教会家庭

的一员。她们也努力了，积极打招呼、参加团契，却依然感到圈子难

以进入。这种情况，不仅发生在别的地方，也可能出现在我们这里。

每个人都该努力，不要让别人必须“费尽心力”才能被接纳。 

我记得多年前的一个星期，同样的一场聚会之后，我收到两条反

馈。一位访客说：“你们的教会是我去过最冷漠的教会。”而另一位

却说：“你们的教会是我去过最温暖的教会。”你猜区别是什么？区

别就在于，有人站在甜甜圈桌旁看到那位陌生人，走过去，微笑地说：

“你好，第一次来吗？”问他是谁、从哪里来、是什么让他来到教会，

然后真诚地倾听、关心。仅仅一个这样的举动，就能让人感到被欢迎。 

当然，这有时也会让人尴尬，你以为对方是新朋友，却被告知：

“我在这教会已经十七年了。”那就咬咬牙，带着微笑继续吧。因为

真诚的爱心总是比谨慎的沉默更能造就人。 

我相信，若我们真诚地照着圣灵藉保罗在此教导我们的去行，爱

人不虚假、恨恶邪恶、持守良善、殷勤服事、热心接待，我们就必不

会成为冷漠的人。保罗在这里所说的“帮助与接待”，其实是回到了

“爱的职责”，那就是向那些最不可能回报我们的人行善。我们不是

为了报酬或认可去服事，而是因为我们已经得着恩典。 

若一个人说：“我愿意服事，但希望看到服事带来成果”，那其

实已经偏离了福音。摩西、保罗都不是这样服事的，他们的服事不是



出于人的感激，而是出于他们已经领受的恩典。 

正是在这一点上，我们要仰望基督，祂来，不是要受人的服事，

而是要服事人，并且舍命作多人的赎价。 

让我们祷告。 

天父，我们感谢祢，使我们明白：我们服事的根基与动力，是祢

所赐那浩大的恩典。祢已将天上的丰富厚赐给我们，使保罗称自己为

众人的债户，因他自觉欠了所有人。求祢赐给我们同样的心志，既然

蒙祢赐予永生与新生命，难道我们将身体献上，当作活祭，不是理所

当然的吗？主啊，愿祢的道光照我们，使我们看见这一切，并殷切地

去行。 

我们奉耶稣的名祷告，阿们。 


