
healingwings.net 

罗马书系列讲道 126 

在指望中要喜乐 
罗马书 12 章 9~13 节 

维保罗牧师 20167 月 31 日 

翻译：甘晓春 2025 年 10 月 12 日 

 

请我们一同翻到罗马书第 12 章 9 至 13 节，请听神的话： 

“爱人不可虚假，恶要厌恶，善要亲近。爱弟兄，要彼此亲热；

恭敬人，要彼此推让。殷勤不可懒惰，要心里火热，常常服事主。在

指望中要喜乐，在患难中要忍耐，祷告要恒切。圣徒缺乏要帮补，客

要一味地款待。” 

这是神的话语。让我们一同祷告： 

天父，我们祈求你的圣灵，使我们深深明白你对我们生命的呼召，

教导我们行事为人要与我们在基督里的身份相称。求你帮助我们，不

忘记你为何赐下这些命令，也不忘记你在我们身上所赐的新名。求你

在我们聚集、思考这些奇妙真理的时候，亲自教导我们。奉主耶稣的

名祷告，阿们。 

我常常想，如果能与在座的每一位单独坐下来聊一聊，我会问：

你为什么在这里？你来做什么？你期待从这聚会中得到什么？ 

我们有椅子、有灯光、有屏幕，有讲台，这些外在的形式，看似

与世上的聚会没有什么不同。事实上，纵观教会历史，总会出现一种

https://healingwings.net/


倾向：把教会敬拜变成一种模仿世界的活动。毕竟，从外表上看，我

们的聚会形式与世上的集会相似。 

但我想挑战你去思想：当你走进这间礼拜堂的那一刻起，尤其当

我们宣召敬拜开始时，这就已经成为一件完全不同的事。这是一个在

本质上分别为圣的事件，与世上一切活动完全不同。 

想想看，我们的敬拜从宣召开始，然后我们承认自己的罪，再领

受赦罪的宣告。设想那样一个场景：一个普通的罪人来到耶稣面前，

听见祂对他说，“你的信救了你，平平安安地去吧。”那是怎样一种

震撼人心的时刻！那与他一天、一周中经历的任何事情都截然不同。

而这正是我们在此所经历的事。 

这是一个神圣的时刻，耶稣亲自应许要以独特、分别为圣的方式

与我们同在，并向我们传达那奇妙的信息：“你的信救了你，平平安

安地去吧。”祂为我们偿还了我们无法偿还的债，又将我们永远无法

凭己力获得的丰盛恩典倾注给我们。 

因此，在这样的主日，我们聚集在一起，在圣徒的会中，思想并

默想那些完全不同于世俗的事：我们思考那永恒的安息。 

我曾读到一位极具名气、号称“福音派”的宗教领袖在谈论当代

的政治与社会道德时说：“若要让教会保持‘相关性’，就必须抛弃

那本两千年前的旧书，也就是圣经，因为它的伦理标准太落后了。”

这是出自一位拥有巨大教会的牧师之口。 

然而，让我直言：若要追求那种“暂时的相关性”，我们就必须



抛弃一切对永恒的忠诚。凡这样说的人，我祈求神怜悯他、赐他悔改，

若不悔改，终将在永恒中成为无关紧要的人，甚至成为神忿怒的对象。 

因为，除了神的话语，没有比这更相关的真理了。天地都要废去，

但主的话永远长存。世人今日追逐的“潮流”“趋势”“话题”，几

年后便无人提及。那些自以为对文化极其重要的人，若我现在罗列他

们的名字，你们多数人连听都没听过，除非你研究历史。然而有一位

神，祂掌管历史；祂的话语不仅贯穿历史，更超越历史，进入永恒。

而这正是我们今日所研读的话。 

这几节经文是一段短小却极其丰富的教导，我将它概括为“基督

徒该如何行事”。我们首先谈到“爱人不可虚假”。“虚假”，这是

世人最喜欢用来形容基督徒的词。 

但什么叫“没有虚假的爱”呢？我们讨论过，这样的爱并非首先

关乎感受，而是关乎信念。虚伪的爱意味着：我所谓的爱的信念根本

不是真实的信念，只是装出来的样子。我假装成一个我知道自己并不

是的人。这不是软弱，而是伪装，一种外人难以察觉的伪装。可是我

们却常轻易地把伪善这个词挂在别人身上。 

接着我们讨论“厌恶恶事，亲近善事”。我们提到“厌恶”并不

等同于“恨”，而是一个更独特、更恰当的词。英文含有“恐惧”的

意象，原意是“毛骨悚然”“战栗”“因恐惧而退避”。 

我们之所以要“厌恶”恶事，是因为我们深知罪恶所带来的毁灭

性后果。看看当今电视节目中充斥的邪恶与不道德：奸诈、欺骗、淫

乱……但下一集似乎什么都没发生，一切又恢复平静，好像罪没有任



何后果。可事实上，罪总会留下伤痕，恶事必然带来毁灭。 

因此，我们要“厌恶恶事”，同时“亲近善事”。要做到这一点，

我们必须知道何为善。那善不是我个人喜好的善，而是出于那位本为

善者的定义。若人要在离弃神的情况下建立善，那就是最大的罪之一。

圣经多次责备以色列民：各人任意而行看为正的事。所以我们必须紧

紧抓住那真正的善，不放手。 

使徒保罗在此稍作转折。他提醒我们，在“厌恶恶事、亲近善事”

的过程中，若不谨慎，我们可能会变得好战、严苛，甚至失去温柔。

毕竟保罗常用“属灵争战”的比喻，但他马上提醒我们：在争战中要

存温柔之心，“爱弟兄，要彼此亲热”。这几乎像是他刻意要“拉住

我们”，免得过度激烈。 

让我想起诗篇第 139 篇，大卫说：“恨恶你的，我岂不恨恶他们

吗？攻击你的，我岂不憎嫌他们吗？我切切地恨恶他们，以他们为仇

敌。”但接着他立刻转向祷告：“神阿，求你鉴察我，知道我的心思，

试炼我，知道我的意念。”仿佛他忽然停下问自己：我是不是太过了？

我心里的怒气是否出于义，还是出于私？ 

所以，我们要彼此亲热，以弟兄之爱互相款待，彼此恭敬，看别

人比自己强。真正的爱，不在于你让我感觉多好，而在于我是否先想

到你。这绝非易事。因此保罗接着劝勉我们，要殷勤、要火热，因为

当我们爱人、服事人的时候，其实是在爱主、服事主。 

接下来，使徒进一步转向我们内心的层面，我们该如何思想、如

何在心中培养合乎基督的态度。他说：“在指望中要喜乐，在患难中



要忍耐，祷告要恒切。”也就是说，保罗从“争战”到“温柔相待”，

再到教导我们内心的追求，我们思想中应当怎样持守喜乐、忍耐与祷

告。 

“在指望中喜乐”是什么意思呢？纵观教会历史，不同时代、不

同领袖对喜乐与敬虔的理解常有两种极端倾向。有些人认为，凡与感

官、物质或世间经验有关的喜乐都是可疑的，似乎凡我能从中感到愉

悦的事就必然是错的。 

这种偏向的极端表现，最终导致一些人走向完全的“隔绝主义”。

在教会早期，我们从所谓“旷野教父”身上已经看见了这种倾向，他

们认为，凡是能带来喜悦的事，就必然是错的。尤其在他们的观念中，

首当其冲的是女人。特土良甚至说过一句极端的话：“女人是魔鬼进

入世界的门户。”他将亚当犯罪的责任归咎于夏娃，认为若非有夏娃，

亚当本可以抵挡住蛇的试探，但他无法抵挡妻子的诱惑。于是，人们

便追求一种极端的“苦修主义”，即彻底的自我否定，认为一切情感、

欲望乃至快乐本身，都是邪恶的。 

我们在历史上看到这种倾向体现在修道主义中，人们以为，只要

远离世俗、独居山林、沉默祷告，就能真正成为圣洁的人。直到今日，

在某些地方仍有人怀抱这种思想：只要我能隔绝一切喧嚣、脱离一切

肉体的纷扰，我就能得着圣洁与喜乐，真正“在指望中喜乐”。 

但正如有人讽刺地说：“要在山坡上当个圣人，实在容易，问题

是，你只不过成了在山坡上的罪人而已。”这种“苦修主义”的生活

方式，即极端的自我克制、拒绝一切享受，实际上违背了神的旨意。



神呼召我们去享受祂所造的一切。 

祂不仅允许我们喜乐，甚至命令我们喜乐。比如在夫妻关系中，

神吩咐我们要因配偶而喜乐；在家庭中，要因儿女而喜乐；在劳碌中，

要喜乐；在休息中，也要喜乐。传道书这样说：“我知道世人，莫强

如终身喜乐行善。并且人人吃喝，在他一切劳碌中享福。这也是神的

恩赐。”（传道书 3 章 12~13 节）因此，神呼召我们在每日的生活中

喜乐。 

我们必须谨慎，不能让喜乐堕落为纵欲，神并没有鼓励那种毫无

节制、随心所欲的生活。真正的喜乐，不是放纵的任性，而是出于敬

畏神、合乎祂旨意的感恩享受。正如有人所说：“圣经所说的喜乐，

并非纵情声色的放荡，而是因神的爱而生的纯洁欣然，在遵行祂律法

之中所生出的感恩满足。” 

保罗曾警戒那些试图把一切尘世的享受从敬虔生活中剔除的人，

他称那是“鬼魔的道理”。保罗写道：“他们禁止嫁娶，又禁戒食物，

就是神所造叫那信而明白真道的人，感谢着领受的。凡神所造的物，

都是好的。若感谢着领受，就没有一样可弃的。都因神的道和人的祈

求，成为圣洁了”（提摩太前书 4 章 3~5 节）。换句话说，好好享受

那顿饭吧！神所造的一切，若以感谢的心领受，都是好的。 

因此，当我们谈到“在指望中喜乐”，圣经首先呼召我们去享受

神赐的世界，去享受神所造的配偶、儿女、食物、工作与休息。Rick，

你我都应当有意志地说：“我要起来，环顾四周，决心在这一切神所

赐的恩典中喜乐。” 



然而，苦修主义只是一个极端。另一种极端则朝着相反的方向走，

认为“真正的喜乐”“真正的敬虔”必然伴随“今世的繁荣与富足”。 

这种错误早在中世纪就已存在。历史记载，神学家托马斯·阿奎

那曾与教宗会面。桌上摆着一大堆金钱，教宗自豪地说：“托马斯啊，

你看，如今教会再也不是那句‘金银我都没有’的时代了。”，这话

是暗指使徒行传中彼得对瘸子的那句名言。阿奎那回答说：“是的，

圣父，但教会如今也再不能对瘸子说：‘起来行走吧。’”这句回答

极其深刻。教会若以地上的财富取代天上的能力，那不过是失去了属

灵的生命力。 

然而这种“以富足为神恩”的思想并未消失。今日，那些宣称“教

会若要有影响力就必须抛弃圣经旧伦理”的人，依然能吸引成千上万

的人群，甚至填满体育馆。人们看到那种场面，便说：“瞧，神在祝

福他的事工！”，但我们真的能以规模和人数来衡量神的祝福吗？ 

若真如此，那摩门教岂不是更蒙福？他们平均每两天就在世界各

地新建三间教堂，但这能说明他们得着神的喜悦吗？显然不是。 

这种错误的神学同样存在于当代许多“伪福音”运动中，所谓“成

功神学”“健康财富福音”。它们宣称：只要你够有信心、够顺服，

神就会赐你财富、健康与满足。若你达到某种“属灵等级”，神就会

赐你地上的奖赏。 

我曾看到一张车贴上写着：“繁荣是我的神圣权利”，其中的“S”

还特意换成了美元符号。这些运动的追随者众多，但他们的教会在永

恒中却毫无意义，因为他们所传的不是福音。 



更令人痛心的是，这类虚假的应许往往最容易欺骗那些最脆弱的

人，穷人、病人、绝望的人。 

我自己并非在基督徒家庭长大。我的父母对信仰并不敌视，但也

没有教会生活。直到我十四岁那年，母亲病得很重。那是我第一次看

到父亲对宗教产生兴趣。因为有个号称“信心医治”的传道人要在长

滩会展中心举办聚会，宣称只要他按手，就能得医治。那是我第一次

也是唯一一次看到父亲想去“教会活动”。他绝望地希望母亲得医治。 

回想起来，我深感这何等邪恶。那些假教师以“医治”“成功”

为饵，欺骗困苦的人。他们的“起来行走”不过是谎言，而教会若陷

入这样的谎言，也同样无法再说出那句真理。 

因为当人追求“今世的繁荣”时，他们最终什么也得不着，既得

不到财富，也得不到救赎，空手而归。 

在这点上，先知哈巴谷给了我们极好的榜样。他深知神的旨意，

也听见神的声音。在他那卷虽短却深刻的书中，最后以一首诗作结：

“虽然无花果树不发旺，葡萄树不结果，橄榄树也不效力，田地不出

粮食，圈中绝了羊，棚内也没有牛。然而我要因耶和华欢欣，因救我

的神喜乐。主耶和华是我的力量。他使我的脚快如母鹿的蹄。又使我

稳行在高处。这歌交与伶长，用丝弦的乐器。”（哈巴谷书 3章 17~19

节） 

那“母鹿的蹄”是多么生动的图画，它能在险峻的山崖间稳步而

行。对于惧高的人来说，那几乎令人难以置信。可这正象征信心的稳

固：即使在灾难、荒凉中，神仍使我们站立得稳。 



保罗在腓立比书中也表达了同样的真理：“我并不是因缺乏说这

话，我无论在什么景况，都可以知足，这是我已经学会了。我知道怎

样处卑贱，也知道怎样处丰富，或饱足，或饥饿，或有余，或缺乏，

随事随在，我都得了秘诀。”（腓立比书 4 章 11~12 节） 

是的，弟兄姊妹，我们蒙召要在一切境况中喜乐，但同时也要明

白：这一切地上的祝福，都是脆弱的、暂时的。 

我为自己的健康感恩，虽有些年纪，难免腰酸背痛，偶尔一瘸一

拐，但我仍感恩，也为此喜乐。然而我也明白，这健康随时可能失去。

那我是否就该因它易逝而拒绝喜乐呢？不。我们要学习分辨，什么是

暂时的，什么是永存的。在指望中喜乐，就是在这有限的世界里，凭

着对永恒的信心，带着感恩的心享受神所赐的一切。 

他在说，要“在盼望中喜乐”。你们都熟悉那个关于财主的比喻，

那位“无知的财主”的比喻吧？故事里那人庄稼丰盛，收成极多，他

就心想：我要建更大的仓库，好装下这一切的出产。我们或许以为，

他的错误在于喜乐于丰收，或者在于建造更多仓房。但其实并非如此。

我们理当为丰收感恩；建造更多仓库也是妥善的管理，是好管家的表

现。这些都不是问题所在。那使他成为“无知的财主”的，是他在最

后的那句话里所显明的，他对自己的心说：“灵魂哪，你有许多财物

积存，可作多年的费用，只管安安逸逸地吃喝快乐吧。”他以为这些

属世的祝福，就足以满足他灵魂的平安。他以为他已经不再需要别的

了。 

“在盼望中喜乐”意味着，我们必须谨慎，不要把现今的祝福，



无论是生命、儿女、健康、工作、晴朗的天气，或是我们作为公民所

享有的自由，放在心中最高的位置。那是危险的。更可怕的是，这种

危险是极为隐蔽的。 

让我举个例子。我们住在一个以冲浪闻名的海边小镇。我虽然谈

不上是什么高手，但也从小喜欢冲浪。冲浪的人若在同一片海域久了，

常常就会开始觉得，那片海就是属于自己的。其实，这不止冲浪的人

才会这样。比如我们这些在海滩上打排球的人，我们也会有类似的心

态。那片沙滩、那块场地，本不属于任何人，但我们若在那儿打了三

十五年，每周都去，一旦有陌生人占用了，就会觉得：你凭什么来这

里？我有个朋友更夸张，他直接走过去说：“你们打完了，该我们了。”

这当然不对。那种心态，在自然学家看来叫领地意识；但在基督徒看

来，这叫罪。 

我们都有这种罪性，当我们喜欢一样东西，拥有得够久，就自然

觉得它该属于我们，我们应当有权支配它。可真相是：我们没有。那

一切不过是神暂时借给我们的。我们被呼召要享受这一切，也当感恩

地享受，但同时必须记得：这一切都不是我们的，是神的。当我们爱

得太深，把它移到了该属于神的位置上时，神常常会以极为严厉的方

式提醒我们，提醒我们真正该“在盼望中喜乐”，那盼望是永恒的，

是我们心灵真正的安息之所。 

他要我们记得：那片海不属于我们，那片沙滩也不属于我们。年

轻时，雅各与神摔跤，结果大腿窝被摸了一下，从此终身瘸腿。作者

在希伯来书中提到雅各时说：“雅各临死的时候，给约瑟的两个儿子

各自祝福，扶着杖头敬拜神。”你想，那手杖正是他瘸腿的见证。那



一生的跛行，就是神的提醒，提醒他那夜在雅博渡口所经历的事。若

我们有智慧，我们生命中的瘸腿与伤痕，也当成为不断提醒我们的记

号，提醒我们不要像那“无知的财主”，只为自己积财，却不向神富

足。 

财物、仓库、收成，这些本身都没有错。问题在于，他为自己积

财，却没有向神富足；他忘了那“在盼望中喜乐”的呼召。保罗在教

导众信徒时，列出许多劝勉，彼此相爱，厌恶恶事，持守善良，看别

人比自己强，热心服事，殷勤不懈，但他停下来说：“在盼望中要喜

乐。” 

神似乎正借着各种事在我们灵魂里动工。正如加尔文所说，神有

一个奇妙的次序，若我们能思想明白，就会像保罗在罗马书前面写的

那样：“就是在患难中，也是欢欢喜喜的。因为知道患难生忍耐。忍

耐生老练。老练生盼望。”一切的终点都归向盼望。这就是我们要在

其中喜乐的盼望。保罗又说：“盼望不至于羞耻，因为所赐给我们的

圣灵将神的爱浇灌在我们心里。”（罗马书 5 章 3~5 节） 

所以，“在盼望中喜乐”，或许可以简单地说：要享受生活，但

要在盼望中喜乐。其实，若我们真能在盼望中喜乐，也会更容易享受

当下的生活。因为那盼望是神所定的终极目标，一个永不令人失望的

盼望。我们当为此喜乐。 

顺带一提，“喜乐”这个词，意思是享受一种幸福与安宁的状态。

保罗在说：那才是你幸福与安宁的所在，是你心灵的焦点。而“盼望”

这个词，指的是“带着信心仰望那必定要来的美善”。这并不是“希



望某事会发生”，而是“确知那事必然成就”，并喜乐地盼望它的实

现。 

有人说得好：神首先禁止我们将喜乐安放在现世的祝福上，好像

幸福能建立在地上的事物上；然后祂吩咐我们将心意举向天，使我们

得着坚固而完全的喜乐。 

因此，当我们今天聚集在这里，要记得，主也在这里，祂正在我

们中间。我们来到这样的聚会，在这样的主日、这样的安息日，是要

使我们的心重新定焦、得安慰，思想那属天的“安息”。神在呼召我

们：常常思想你要往哪里去，我为你所成就的是什么，那永恒的丰富

与荣耀。我们在世的日子只是极短的一瞬，与永恒相比，几乎不值一

提。 

我们可以、也应当享受现今的祝福，但我们要“在盼望中喜乐”，

那盼望超越世界，胜过世界，是真正的幸福所在。 

让我们祷告： 

天父，我们承认，对我们而言，要既能享受你所赐的一切，又不

让这些祝福取代你在我们心中的地位，是何等困难。我们太容易把暂

时的恩典当作永恒的依靠，像那被你所赐医治的铜蛇，也会被我们变

成偶像。求你帮助我们，赐我们智慧，使我们能分辨、能持守，使我

们在永恒的盼望中喜乐，以至于能更加轻省地享受你每日所赐的一切

恩典。 

奉主圣名祷告，阿们。 


