
healingwings.net 

罗马书系列讲道 125 

彼此亲热 
罗马书 12 章 9~13 节 

维保罗牧师 2016 年 7 月 24 日 

翻译：甘晓春 2025 年 10 月 3 日 

 

请大家翻开圣经罗马书第 12 章，我们要读第 9 到 13 节。现在请

听神的话语： 

“爱人不可虚假，恶要厌恶，善要亲近。爱弟兄，要彼此亲热；

恭敬人，要彼此推让。殷勤不可懒惰，要心里火热，常常服事主。在

指望中要喜乐，在患难中要忍耐，祷告要恒切。圣徒缺乏要帮补，客

要一味地款待。” 

以上是神话语的宣读。让我们一同祷告： 

在天上的父，我们祈求祢赐给我们专注的心，使我们能因着圣灵

得着智慧，明白我们所当明白的事。求祢改变我们的心，使我们能行

事为人与祢呼召我们的身份相称。天父，我们祈求祢的恩膏、智慧与

能力临到我们，使我们在查考祢这宝贵话语的时候得以被建造。我们

奉耶稣基督的名求，阿们。 

最近，我发现自己身处一个以理性为傲的社群，他们常常讥讽基

督信仰。其中一个常见的就是，他们误以为基督信仰是一种奖赏制度：

基督徒似乎在盼望自己是否够好，好让自己得以进天堂；他们认为只

https://healingwings.net/


要人过着良善的生活，就能换取美好的来世。 

不得不说，这其实是许多人对基督信仰的普遍认知。小时候我们

从动画片中就听过这样的观念：人死后要接受考量，“我够好吗？我

是否配得进天堂？”仿佛是凭着功德来决定的。可是弟兄姊妹，这绝

不是基督信仰。 

当我们读到这段经文时，要记得保罗在罗马书这里挑战我们，要

按照神的怜悯过一种特定的生活方式。圣经从未教导我们可以靠着行

为赚得神的怜悯。若是赚来的，那就不再是怜悯，而是债务，该偿还

的工价。 

保罗在前 11 章已经不断强调：我们得救不是因行为，乃是单单因

着神的恩典，借着信心。这是福音的核心。到了这里，保罗才说，我

们合理的敬拜，就是因着神的怜悯，将自己献上，当作活祭。为了这

个，我们的心思意念必须更新而变化。这种转变不是任由我们随意定

义的，圣经清楚地告诉我们它应当是什么样子。 

比如，当圣经吩咐我们要爱，它并不是让我们自己去随意定义什

么是爱，而是神亲自启示了爱的本质。保罗在 12 章一开始提醒我们，

不要看自己过于所当看的，要认识基督身体的合一，要用神赐给我们

的恩赐彼此服事、彼此造就。这些都是爱在群体中的具体表现。 

今天我们进入一系列的信息，主题是“基督徒该如何行事”。我

们已经开始查考 9 到 13 节，先谈到“爱人不可虚假”。 

“虚假”这个词，今天常常被非基督徒用来批评基督徒。他们说：



“你们是伪君子。”就在今天早晨，我也被人称为伪君子。那么，虚

假的爱究竟是什么意思呢？ 

要明白，爱不可虚假，并不意味着我们的爱必须完美，也不是说

我们在爱的时候总要感觉愉快或自然。事实上，敬虔的爱往往与我们

的情感背道而驰。真正的爱有时候几乎与我的感受完全无关。甚至，

当我顺服神的吩咐去爱一个我本不喜欢的人时，这种爱可能感觉“很

不自然”。 

但虚伪并不是指“感觉不对劲”，虚伪是指我的信念根本不是我

真正的信念，而只是作给别人看的表演。真正的伪君子是在掩饰、在

表演，而不是出于真心。耶稣能透视人的心识破虚伪，有时候我们若

对一个人足够了解，也能出于爱心指出他的虚伪，但总体来说，要分

辨这种东西并不容易。 

前一次，我们也讨论到“恶要厌恶，善要亲近”。“厌恶”这个

词，不仅仅是“恨恶”，它的原意是“发抖、战栗”，是一种惊恐的

反应。也就是说，恶事不是可以随意玩弄的东西，它带来的后果可能

极其毁灭性。可惜，我们往往轻看、调侃，甚至与恶事调情，却不认

识它的可怕。 

与此相对，圣经吩咐我们要“善要亲近”。然而，若要做到这一

点，就必须先明白什么是善。可是今天的文化中，人们已经几乎没有

共识，什么是善，什么是恶。若没有一个来自神、清楚而有权威的定

义，我们便无从把握。 

因此追求真理、智慧与良善，是必须竭力去争取的事。我每天为



我的孩子祷告，就是求神赐给他们分辨善恶的智慧，赐给他们坚定的

信心，使他们紧紧抓住真理。记得雅各与神摔跤吗？我们也需要这样

的摔跤。我们要竭力寻求明白什么是善，然后一旦明白，就要死死抓

住，不放松。这是一场争战。圣经有时称信仰为行走，但不要忘了，

它同时也称之为争战。一位属灵前辈常说：“这不是散步，而是打仗。” 

正因如此，保罗在教导中，紧接着把语气转向人际关系中的温情。

他先说“恶要厌恶，善要亲近”，然后就转到“爱弟兄，要彼此亲热”。 

这里有趣的是，原文里出现了两个不同的“爱”的词：一个是“亲

热”，另一个是“弟兄之爱”。 “亲热”指的是家人之间那种深情厚

意的爱。保罗的意思是，要让弟兄之爱带着家人般的温情。 

对我来说，爱我的妻子和孩子并不难，这是自然而然的。但圣经

要求我们，将这种对至亲的深情，扩展到别人身上。这并不容易。 

或许你会说：“可我没有这样的家庭经验可以类比。”那我就换

一个更直白的例子，想想你最喜爱的宠物。我们家有一只可爱的拉布

拉多犬，因为它的可爱和友善，常常得到家里最热情的对待。甚至有

时候家人会彼此调侃：“为什么你对狗说话那么温柔，却对我没有那

样的语气？”狗偶尔也会犯错，比如随地大小便，可我们最多是轻轻

责备一下，接着还是满有爱意地对待它。 

你明白保罗的意思吗？如果我们能对动物都这么温柔体贴，岂不

更该把这样的爱心延伸到彼此之间？至少，圣经呼召我们要像对待自

己最亲爱的人，甚至是最喜爱的宠物，那样，把深情厚意给予弟兄姊

妹。 



那么，我们该如何在这一方面得胜呢？我们或许会把这节经文前

半句与后半句分开来看，好像保罗在讲两个独立的要点。但其实，后

半句正是告诉我们如何成全前半句。换句话说，弟兄之爱若要深化为

带着亲情的爱，就必须有意志性的操练。 

保罗在这里给我们的是教导。因为我们都知道，现实是：有些人

我们很容易去爱，对他们自然而然有感情；但也有一些人，我们天然

并没有那样的亲切之情。那么问题来了：我如何能把那种亲密的爱心

也延伸到这些人身上呢？ 

答案就是，我们必须有意识地努力去尊重他们，把他们看得宝贵，

在心中把他们放在一个更高的位置。保罗吩咐我们，要刻意地把别人

看得比自己重要，并且在实际的生活中给予他们优先、让他们居于首

位。 

腓立比书也教导了类似的真理：“凡事不可结党，不可贪图虚浮

的荣耀。只要存心谦卑，各人看别人比自己强”（腓立比书 2章 3 节）。

你看，这与罗马书的教导是多么相似：要在尊重上彼此推让，把别人

看得比自己更重要。 

为什么我们的狗能得到这么多的温情对待？我今天早上在准备讲

章时，它就把那圆圆的脑袋放在我膝盖上，好像在说：“我在这儿呢。”

这种感觉让我很愉快。狗之所以常常得到最温柔的对待，是因为它能

让我感觉良好。但保罗在这里提醒我们，我们要把这种温情施予别人，

哪怕那人对我们来说并不讨喜。 

弟兄姊妹，我们天性是有罪的、自私的，而人最常显露自私的方



式，就是当别人不能让我们感到愉快时，我们就不愿意去爱他们。可

是保罗在此提醒我们：要把他们看得比自己更重要，要尊重他们，不

要把爱仅仅建立在“他们能否让我感到舒适”上。 

这种观念最终在后文达到高潮：因为一切都是服事主。问题的根

源在于，我们常说：“我很难爱你，因为我不喜欢你让我感觉的样子。”

但这是何等自私的心态啊！如果我说：“只要你让我感觉好，我才爱

你；否则我就收回我的爱”，这根本不是基督徒的爱，甚至不能算是

真正的爱。 

耶稣在登山宝训里说过：“你们若单爱那爱你们的人。有什么赏

赐呢？就是税吏不也是这样行吗？你们若单请你弟兄的安，比人有什

么长处呢？就是外邦人不也是这样行吗？”（马太福音 5章 46~47 节）

你看，连耶稣举的例子，那些社会上最卑劣的人，都懂得去爱那些让

他们感觉良好的人。若我们的爱也停留在这种层面，就与他们没有区

别。基督徒的爱，不是建立在别人让我感觉多好，而是建立在顺服神

的呼召上。 

当然，我们也要承认人的限制。如果一个教会里有几百甚至上千

人，我们实在没有时间去与每一个人都建立像家人般的关系。于是教

会中常常会出现所谓的“小圈子”。这很难严格定义，就像奖励与贿

赂的区别。有时父母说：“你若做这个，我就给你那个。”有人说这

是奖赏，有人却说是贿赂。那到底是哪一种呢？同样，十二使徒是不

是一个小圈子？彼得、雅各、约翰是不是在十二门徒中形成了另一个

小圈子？可见，我们必须承认，真实的人际关系需要有深度，而这通

常只可能在较小的群体中发生。 



所以，若我说“要像对待家人那样去对待所有弟兄姊妹”，你可

能会想：“我根本不认识这里很多人，怎么做到呢？”但请记住，即

使是最小的努力也能带来改变。比如，当你走在走廊上时，别故意避

开别人的目光，给对方一个热情的问候，一个真诚的微笑。这种小小

的举动，也能让人感受到家庭般的温暖。 

今天早上，Ethan（他才两岁）走过来对我说：“嗨，牧师好。”

那种热情让我深受感动。同样，Callie（十岁）见到我时说：“我很

好！”那种真诚也让我心里十分温暖。你看，哪怕只是这些小小的问

候，也足以体现出家庭般的亲情。 

当然，我们每个人表达爱的方式不同。有些人用言语，有些人用

行动，有些人用陪伴。但请记得，在表达爱的时候，重点不在于“这

是我的方式”，而在于“对方是否真的感受到我在爱他”。 

有时在婚姻辅导中，丈夫会说：“这就是我的风格，我就是这样

表达的。”可是妻子却依然感到缺乏爱。弟兄姊妹，这个时候，最有

益的，就是偶尔直接问一问：“你是否感觉到我爱你？你是否觉得被

我爱着？”然后，真诚地听取对方的回应，而不是马上辩解、反驳。 

这不仅适用于夫妻关系，也适用于家庭成员之间，甚至教会弟兄

姊妹之间。当我们愿意多花一点时间去关心对方的感受时，爱就会被

真实地传递出来。 

我是在一个讲究严格要求的时代成长起来的，尤其是在沙滩排球

运动中。教我打球的人就是这样：要么你表现得更好，否则就没资格

和他们一起打。如果我没有奋力去扑一个球，他们就会说：“你必须



去扑那个球，你得成功，不要再犯这种错了。”整个氛围十分紧张，

我也只能逼自己适应。 

而我的儿子，却是在一个更讲究耐心的时代成长的。所以他常常

说：“没关系，一切都好。”前不久我们一起参加一个比赛，我依然

是我自己，比赛中忍不住对他说：“你必须去接那个球！”后来他打

得不好，坐在场边不愿意和我说话，气氛十分紧张。 

我才发现，原来我们完全不一样。我习惯被提醒、被推动，这种

压力对我来说是一种激励。而他却需要被爱、被肯定。对我而言，这

真是宝贵的发现。就在上周，我们又一起参加了一个比赛，这次我们

都尝试按彼此的方式来配合。结果不仅成绩不错，整个过程也变得愉

快许多。因为我学会了一点点按照儿子的方式来对待他，他也理解了

我的方式，虽然我们看起来很像，但我们的个性很不同。关键在于，

要去体谅对方的处境，而不是以为自己爱的方式就是唯一的标准。若

不明白这一点，许多关系就可能因一些毫无必要的原因而破裂。 

我记得多年前做婚姻辅导时，遇到一对夫妻，他们都充满挫败感。

妻子说：“我这么努力想要取悦他、爱他。”我就问：“你具体做了

什么呢？”她开始列出一大堆事情，比如他上班时，她确保家里打扫

得一尘不染等等。我听完觉得，她确实很努力。于是我转向丈夫，问：

“对你来说，家里保持干净重要吗？”他却说：“一点也不重要。”

妻子听完几乎难以置信，他们结婚多年，却从来没有真正谈过这个问

题。对她而言很重要的事，对他却无关紧要。她拼命在一件丈夫并不

看重的事情上耗尽心力。这提醒我们，要更多地了解别人，而不是以

为他们和我们一样。 



回到经文，也许你已经付出了努力，持续了好几天、好几个月，

甚至好多年，想要培养这种亲情般的爱。但你可能会觉得：“我试过

了，却完全没有回应，没有任何回报。”或许这种情况需要一次更艰

难的对话，甚至需要借助第三方帮助，来解决那深埋在关系中的苦毒，

否则关系将无法往好的方向发展。 

可是，很多时候问题更直接：我们实在是累了。你在努力付出爱

心，而对方却似乎完全冷漠、不愿回应，你就开始感到疲惫。于是使

徒继续说：“殷勤不可懒惰，要心里火热，常常服事主。”这些并不

是随意拼凑的话题，而是紧密相连的劝勉。要在一个似乎毫无回报的

世界里持续施予那带着亲情的爱，确实会令人感到耗尽。 

这里的“殷勤”带有愿意、迫切的意思，甚至可以翻译成“急切”，

带着一种迅速行动的心志，不是拖延、不是懒惰，而是积极主动。而

“心里火热”这个词原文意思是“沸腾”，像火焰一样充满热情。保

罗在这里的话，几乎像教练在暂停时激励那支疲惫不堪的队伍，要他

们重新振作。 

当我读到这里时，想到 1941 年 10 月，丘吉尔在二战期间回到母

校哈罗公学，对学生们发表的一次著名演讲。当时英国正遭受轰炸，

满目疮痍，局势看似必败，直到盟军带来了一丝胜利的希望。在这样

的环境下，丘吉尔鼓励年轻的学生们，其中有一句话出自吉卜林的名

言：“我们必须以同样的态度去面对胜利和灾难，因为这两者都只是

冒牌货。”他的意思是：眼前看似的胜利可能并不是真正的胜利，而

眼前看似的灾难可能也并非真正的灾难。事物并不总是表面所见。 



但更著名的，是丘吉尔在那篇演讲里说的一段话：“永不屈服。

永不、永不、永不屈服。无论大事小事，无论重要或琐碎，除了良心

与理性外，绝不屈服。绝不向强权屈服，绝不向敌人那看似压倒性的

力量屈服。” 

这些话本是针对战争的伟大呼吁，但若把它放到我们与身边之人

关系的层面，其实更显真实。对有些人来说，赢得一块金牌反而比维

持一段婚姻还容易。我曾看过一个富豪的传记，他事业有成，财富巨

大，但结过六次婚，孩子们却都不愿和他说话。我心想：这并不是成

功。你在看似重大的事上成功了，却在最基本的关系上失败了。我要

再次强调：小事就是大事。 

正如保罗早先所说，即便面对死亡，即便“终日被杀，如将宰的

羊”，我们仍是靠着那爱我们的主得胜有余（罗马书 8 章 36~37 节）。

这就是所谓看似的灾难与看似的胜利。弟兄姊妹，我们之所以能忍耐

到底，是因为基督已经为我们赢得了最终的胜利，战胜了罪与死。 

可是，现实的诱惑却常常是想逃避，而不是忍受；想退出，而不

是坚持。我们说：“我受够了，不想再努力爱下去了，我太累了。”

我有个老朋友，运动天赋极佳，也懂得为成功付出努力。但他多次离

婚，有一天我们深谈时，他坦率承认：“归根结底，我是个逃避的人。

我是个放弃者。”他外表高大健壮，却对自己做出如此诚实的评价。 

要记得，我们确实不是靠行为得救。但若因此以为放弃没有后果，

这就是对恩典的误解。懒惰、退缩、放弃，都会带来后果，这些后果

可能影响家庭，影响社会，影响神国的拓展。就像大卫的失败，先知



拿单对他说：“只是你行这事，叫耶和华的仇敌大得亵渎的机会”（撒

母耳记下 12 章 14 节）。我们可能会成为神的羞辱。 

希伯来书呼召我们思想基督的忍耐，免得在与罪争战中疲惫灰心。

耶稣并没有停止去爱，哪怕在最孤单的时刻。旧约里摩西有亚伦和户

珥扶着他的手，但耶稣在十字架上，撑起他双手的，只有钉子。他仍

然忍受到底。因此，希伯来书提醒我们要以基督为榜样：你在爱人时

觉得疲惫吗？你在施予那亲情般的爱时觉得筋疲力尽吗？不要灰心，

不要退缩。神正藉着这场争战，在我们里面成就圣洁。 

圣经从未将这条道路描述成轻松舒适的幻想，而是实实在在的痛

苦现实。要去以亲情般的爱彼此相爱，就要预备经历艰难、气馁和痛

苦。希伯来书说：“凡管教的事，当时不觉得快乐，反觉得愁苦，后

来却为那经练过的人结出平安的果子，就是义”（希伯来书 12 章 11

节）。神正在训练我们，使我们结出公义与和平的果子。这条道路不

会容易，却是真实的。 

弟兄姊妹，要爱那些可爱的人很容易，要在方便时才去爱也很容

易。但这并不是出于神的爱。真正的爱，是在你完全不想再去爱的时

候，仍然选择去爱；在你觉得对方不值得的时候，仍然选择去爱；在

你说“我受够了”的时候，仍然选择去爱。 

使徒知道，神知道，基督知道，我们竭力彼此相亲相爱的努力，

彼此恭敬、彼此优先的努力，有时会成为一项令人疲倦的任务，充满

劳累和灰心。然而，神的圣灵在我们生命中的成圣工作，远远超越了

我们在途中所经历的胜利与失败。因为有一个更伟大的结局，正如约



翰·加尔文所称之为那奇妙的层次。若我们能明白并默想这一点，就

会如使徒先前所写的，在患难中欢喜，因为知道患难生忍耐，忍耐生

老练，老练生盼望（罗马书 5 章 3~4 节）。请看这最终的目标，就是

盼望。如今，这盼望不至于羞耻，因为神的爱借着所赐给我们的圣灵，

浇灌在我们心里（罗马书 5章 5 节）。这是属于那些信而有圣灵的人

们的盼望，一个不至于羞耻的盼望。 

你要知道，我们所经历的试炼，正是神使信徒的眼目常常定睛在

基督身上的方式。当你说：“主啊，我正在努力用真诚的爱去爱这个

人，但我似乎无论如何都做不到。我没有足够的力量。”主却对你说：

“你需要仰望我。你必须走到自己的尽头，然后看向我。我才是那位

赐下所需，使你能够继续走下去的主。” 

在我们寻求真诚而深切地去爱他人的过程中，哪怕得不到回应，

哪怕对方毫无回馈，哪怕你心里想：“我已经尽力了，但完全没有果

效。”这都不是公正的评估。事实上，这一切正对我们的心产生荣耀

的果效。神正在加增并坚固我们的盼望。而这盼望并不是出于我们，

而是出于基督。圣经所说的盼望，并非“也许会发生”的侥幸之望，

而是对未来尚未显明之事的确切期待。这是确定的信心，必然成就的

真理。 

归根到底，当谈到彼此相亲相爱、爱邻舍、服事邻舍的时候，保

罗提醒我们：我们所服事的，不只是邻舍，不只是会众，不只是配偶

和儿女，而是主自己。终有那伟大的审判之日，神要显明我们究竟是

在服事谁。 



我常与即将结婚的新人谈论婚约。誓言首先是向神所立的。我向

神起誓要以某种方式对待我的妻子，而她也向神起誓要如此对待我。

我的平安与信心，并不是建立在她向我许下的诺言上，而是建立在她

向神所许下的诺言上。因为我可能有许多软弱的日子，使她很难爱我，

使她觉得无法承受。但她并不是向我许诺，而是向神许诺。而神，必

然信实地持守祂的约。婚姻就是这样：我们向神立约，要以某种方式

回应对方。归根到底，我们是在服事主，在爱主。 

主耶稣在马太福音 25 章中曾这样教导，说明我们爱祂的实际表

现。那时义人要回答说：“主阿，我们什么时候见你饿了，或渴了，

或作客旅，或赤身露体，或病了，或在监里，不伺候你呢？”因为早

前耶稣说过：“你们所做的一切，就是为我而做的。”他们疑惑不解，

觉得自己并没有这样直接为主做过。而王要回答说：“我实在告诉你

们，这些事你们既作在我这弟兄中一个最小的身上，就是作在我身上

了。”由此可见，当我们去爱罪人、服事罪人时，实际上就是在爱基

督、服事基督。 

若我们的爱是建立在个人的价值与成就之上，那我们便有成千上

万的理由不去彼此相爱。你有许多理由不爱我，我也有许多理由不爱

你。但我们却没有任何一个合理的理由不去爱基督、服事基督。主说，

我们爱祂、服事祂的方式，就是彼此以真挚的爱去相爱、相待。 

让我们祷告： 

天上的父神，我们祈求，正如今日所背诵的，要尽心、尽性、尽

意、尽力地爱你，并爱人如己。然而，我们的行为中，常常一方面赞



美你，却同时咒诅邻舍。同一泉源竟流出甘甜与苦涩之水，正如雅各

所说，这本不该如此。求你帮助我们一致，求你让我们认识到，即便

在我们所感受到的软弱与失败之中，你依然在我们里面成就那经过试

验、不至羞耻的盼望，使我们眼目常常仰望耶稣，这信心的创始成终

者。 

求你使我们不凭自己的力量，不凭自己的意念，不凭自我心理的

盘算去走这条路，因为我们若如此行，必然失败。愿我们每天清晨醒

来，都能再一次记起你那伟大的爱，那属于我们的丰盛怜悯，那已为

我们偿还的巨大债务。愿这一切光照引导我们与人的一切关系。 

天父，我所求的，正是求你使我们真正明白福音。因为除了对福

音深刻、正当、合乎圣经的理解之外，没有什么能使我们如此深切地

去爱人。 

我们如此祷告，乃是奉耶稣基督的名。阿们。 


