
healingwings.net 

罗马书系列讲道 101 

丰富与羞愧 
罗马书 10 章 11~13 节 

维保罗牧师 2015 年 6 月 7 日 

翻译：甘晓春 2025 年 8 月 21 日 

 

今天早晨我们要一同来看罗马书第 10 章 11 至 13 节。现在请听神

的话： 

“经上说，凡信他的人，必不至于羞愧。犹太人和希腊人，并没

有分别。因为众人同有一位主，他也厚待一切求告他的人。因为凡求

告主名的，就必得救。” 

神的话语读到这里。让我们一同祷告： 

在天上的父啊，我们求你赐给我们专注的耳朵来听你的话。让我

们渴慕你的话，在其中看见生命的话语、天国的丰富，也看见能使我

们免于罪所当得之刑的警戒。我们祈求，当我们查考使徒所写、却真

正出于你圣灵的话语时，我们能因此得到建立、滋养与成圣。我们奉

耶稣的名祷告，阿们。 

最近我和一位年轻人谈话，他提出一个观察：若把人生当作没有

神来面对，是说不通的。对此我完全赞同。可是，这位年轻人虽然口

头上承认有神，他的生活却并没有活出这样的信念。不是要论断他，

但按照他自己的见证，他常常藉着言语与行为讥讽基督信仰。他并不

https://healingwings.net/


宣称自己是信徒，因此，这里开头的这句话，“经上说”，对他来说

可能毫无意义。然而，它却应该意味着一切。 

对使徒保罗而言，“经上说”与“神说”几乎是同义的。他有时

说“神说”，有时说“经上说”，仿佛是同一个意思。我们需要承认

并高举神话语的尊贵本质。 

在我们主日晚上学习《威斯敏斯德信条》时，讲到“神是简单的”，

我记得第一次看到这句话时，我心想：神怎么会是简单的呢？事实上，

信条也说神是不可测度的，但同时是简单的。这似乎是矛盾的，对吗？

然而，简单并不是容易或肤浅的意思，而是指神不是由部分组成的。

我们人是复杂的，有头有手有脚。但神不是那样。祂的全然同时无处

不在。圣经中有时会说到神的“面”或“手”，但我们知道，那并不

是说神像人一样有身体。 

因此，当我们看见神的话语时，要认识到圣经是祂本身的延伸。

请留意：我在接下来的几分钟里要说一些话，这些话也许准确，也许

不准确。你们手里有圣经，可以验证我说的对不对。事实上，我甚至

可能没有完全表达出我心里真正想的意思，因为我的话语和我的人并

不完全一致。但神不同。祂的话语就是祂本性的真实反映。所以我们

几乎可以说，神的话语也显明了祂的简单性。 

那位年轻人所观察到的，其实就是一般启示。走在街上，他看见

受造界，就说：世界的存在必然意味着有一位神。这让我想起森林大

火。从某个角度看，火焰是奇妙而壮观的。别误会，我不是要鼓励纵

火，但你们懂我的意思。火焰熊熊燃烧时，人会被它吸引。新闻中人



们也常观看森林大火的画面，从远处看似乎壮观而美丽。然而，某一

刻你会突然意识到自己被困在火中，四面八方都是烈焰，无路可逃。

几年前就有消防员遭遇这样的险境。他们发现自己完全被火圈住，直

升机无法进入，根本没有出路。 

我想，一般启示就像这样的火。一开始觉得奇妙，但最后你意识

到自己被困住，没有出口。除非你得到特别的启示。唯有神的话语才

指出那唯一的出路。使徒保罗在这里说：“经上说”，就是指出生命

的门在哪里。单凭一般启示，人只能知道神存在，却不能得救。唯有

藉着神的特别启示，祂的话语，人才知道逃生的道路。 

然而，我们常常活得好像神的话语可以被忽视。这不仅是现代的

问题，在新约教会初期就已经如此。司提反在使徒行传第 7 章的讲道

就指出以色列民历来拒绝神的先知，最终惹怒了宗教领袖。他的讲道

并不是一种“听了让人心情好”的信息。若那时有礼堂，里面不会充

满鼓掌的人群，而是充满拿石头准备打死讲道人的人。最终，司提反

被石头打死。他在讲道的高潮说：“你们受了天使所传的律法，竟不

遵守”（使徒行传 7 章 53 节）。他在对一个自以为站在正义一边的宗

教群体说：其实你们正好相反，你们是故事中的反派！你们有神的律

法，却不遵行。 

今天，我们也可能是这样。也许我们把圣经放在家里显眼的位置，

好像在说：“看，我们家有圣经。”教会里我们把圣经和圣礼放在台

前，好让人一进来就知道这教会是建立在神的话语和圣礼之上的。但

如果我们从来不打开圣经，不解释、不讲解、不应用它，那又如何呢？

在当代文化中，圣经正逐渐被移出核心位置。仇敌甚至想要彻底拔除



神的话语。因为神的话语有大能，所以有人扭曲它，有人轻视它，而

那些真正仇恨福音的人则想把它完全驱逐出去。 

神的话语所产生的果效是奇妙的。几年前我和一位弟兄去中国，

那里的基督教会正在迅速增长。政府一度允许圣经进入，也允许有官

方教会存在，本意是对西方展现开放姿态。但他们低估了圣经的力量。

当圣经进入后，就像注入了一股无法阻挡的能力。人们开始读圣经，

听见福音，许多人因这道而信主，归入那永不衰残的国度。事实上，

他们犯了一个“巨大的错误”，因为圣经一旦被打开，就要改变人心。 

而我们国家正在走相反的路，想要将圣经移除。不要十字架，不

要十诫，不要圣经，把一切基督信仰的痕迹统统除掉。结果，似乎只

剩监狱里还可以得到圣经。 

然而，保罗说：“经上说。”这才是起点。那么，圣经说什么呢？

接着就有这句话：“凡信靠他的人。”这里显明了一个普世性的应许。

无论谁，凡是信靠他的人，都必得救。 

最近我在社交媒体上与人就加尔文主义和预定论有过简短的争

论，这句话让我再次想起那场讨论。有人在网络上写了一些东西，我

回应了几句，我们来来回回讨论了一下。大家都知道，加尔文主义、

恩典之道、预定论等等。如果你们还不太清楚，可以在问答环节再来

提问。 

在那次争论中，对方反复提到的话语是：“我的圣经说，凡是信

靠主的。”意思是说：“凡信靠主的必然得救。”他们就用这句话来

反对恩典之道，好像在说：“保罗牧师，你讲的好像只有选民才得救。



但我的圣经明明说，凡事信靠主的都必得救。” 

我没法在这里展开所有的细节，我们可以留到问答环节再深入谈。

但那次让我看到一个普遍存在的误解：人们并没有真正理解恩典之道。

对很多人来说，这是一个不容易破解的“坚果”。你们中间可能有人

觉得，这不是很明显吗？让我告诉你，对许多人而言，其实一点也不

明显。 

简而言之，我完全相信这节经文，正如加尔文和改教家们所信的

一样。他们相信“凡求告主名的就必得救”，我也相信。我们一致认

同这一点。 

但我与那位朋友在暗处的区别是：我不认为任何人能在脱离神的

恩典之下自己来求告主名。这不是“部分是神的恩典，部分是我自己

醒悟”。而是完全、彻底出于神的恩典。 

所以，当我们把这句话传扬出去，“凡求告主名的就必得救”，

我们其实也在承认：唯有神的恩典能使这话在听见的人心中发生果效。

即便是不自称加尔文主义或改革宗的人，大多数在心底也会承认，当

我说完我的话之后，我所能倚靠的，就是神的恩典来使这人得着改变。

坦白说，你希望这事掌握在谁的手中呢？是神，还是我说服的能力？

还是在他们不信的心里？我当然宁愿交在神的手中，而事实也正是如

此。 

无论如何，这里确实有一个“普世性的呼召”，“凡呼求的”。

这是一个向全人类发出的普遍呼召。马可福音 16 章 15 节说：“你们

往普天下去，传福音给万民听。”耶稣也在不同场合下颁布大使命：



传福音给万民、万国、万族。但马可福音这里用的是万民，甚至万物，

这让我想起从前来过我们教会的温布兰弟兄。他因信仰被囚禁多年，

受过严酷的逼迫。他曾半开玩笑地说，当他在牢房里看见一只老鼠路

过，他甚至会向老鼠传福音。你很难责备一个为主受尽折磨的人，即

便他把大使命几乎理解得过于字面化。 

不过我要再进一步说明：这不仅仅是一个普遍的呼召，更是一个

恩典的命令。它不是像邀请函一样“是否出席由你决定”，而是神的

命令。使徒行传 17 章 30 节说：“如今却吩咐各处的人都要悔改。”

这是命令，不是建议。这“吩咐”一词的意思就是宣告人必须遵行的

事。 

当然，我们天性并不喜欢被命令。谁喜欢被命令呢？我们往往反

感命令，因为发出命令的人可能自私、狂妄或无能。没有人愿意服从

一个愚昧之人的命令。 

但神的命令不同。请你想一想：父母对孩子大声吩咐“快离开马

路”，因为有车子开过来。这不是因为父母专横，而是出于拯救之爱。

又好比消防员在火场中大声命令你“快抓住绳子，跟我来”，那是为

了救你的命。你不会在那一刻抗拒命令，因为你知道他的命令就是你

得救的途径。 

我记得曾经有人劝我跳伞，说这能帮助我克服对高度的恐惧。他

们错了。我站在飞机里，紧张到连英语都听不懂了。教练说：“把右

脚伸出去。”我心里想：“右脚是哪只脚来着？”他说：“数到三你

就跳。”我甚至问：“要用英语数还是用西班牙语数？”那一刻我完



全无助。但因为情势危急，我只能听从。即便他让我背上杂货袋跳出

去，也只能照做。 

所以，当圣经说神命令万人悔改时，这是一道恩典的命令，出自

那位愿意拯救我们灵魂的主口中。你不会对消防员说：“我不喜欢被

命令。”因为你知道他是在指引你逃离火焰的出口。那扇门就是基督

自己。 

因此，经上说：“凡信靠他的人。”那么“他”是谁？就是基督。

圣经中有许多地方指向这一点。约翰福音里耶稣七次宣告“我是”，

其中之一就是：“我就是门。凡从我进来的，必然得救，并且出入得

草吃”（约翰福音 10 章 9 节），救恩的门就是祂。 

不过在罗马书 10 章 11 节这里，并没有直接说“凡信靠他的必然

得救”，那句出现在第 13 节。这里说的是：“凡信靠他的人，必不至

于羞愧。” 

我给今天的信息起的题目是“丰富与羞愧”。圣经不断宣告：在

基督救赎里有无比的丰富。我们将来要得着不朽坏的身体，要进入那

由神设计建造的城，有神的荣耀，如同珍贵宝石；城门是珍珠，不再

需要日月光照，因为神的荣耀光照其中，羔羊就是城的灯。那里没有

眼泪，没有死亡，也没有哀恸、哭号、疼痛。这是神为我们所预备的

城。 

我九岁的儿子前几天问我：“为什么第一天就有光，但太阳直到

第四天才被造？”许多人对此困惑。但圣经在启示录里已给出答案：

在永恒的荣耀里不需要日月，因为神的荣耀就是光。 



所以，那荣耀的丰富，圣经用了人类最崇高的语言来形容，也许

真有珍珠门、金街，也许没有。但至少可以肯定，这是语言所能表达

的最极致的画面，用来指向那永恒的平安与喜乐。 

我怀疑，就连圣经里用言语所表达的，也是不足够的。将来所要

显出的荣耀，必定超过文字所能描述的一切。保罗在罗马书 8 章 18

节说过，他认为现今的苦楚，若比起将来要在我们身上显现的荣耀，

就不足介意。换句话说，当时基督徒所受的苦难已经非常严峻，就像

今天世界上某些地方的基督徒一样。然而保罗说，这些苦难与将来的

荣耀根本无法相提并论，甚至都不值得放在天平上比较。不是说苦难

有多大，荣耀再多一点刚好抵消；而是完全不能比较。 

然而，在这里，保罗强调的不是我们将要得着的丰富，而是我们

不会遭遇的事。经文里讲到的，不是所得，而是所免。有人说，恩典

的定义是“得着我们不配得的”；而怜悯的定义是“免去我们本该得

的”。当然，严格来说，怜悯本身也是恩典，但这样的区分至少能帮

助我们理解。恩典是我得着不该得的，怜悯是我没有得着我该受的。

在这段经文里，保罗特别强调的是：我们不会被羞愧。 

羞愧是什么呢？就是那种被羞辱、被蒙羞的感受。可是在今天的

文化里，羞愧这个概念似乎已经被视为过时的、陈旧的东西，好像应

当被丢弃。现代媒体甚至会把让别人感到羞愧的人，描绘成最大的恶

人。于是我们常常因为害怕让人觉得羞愧，而选择沉默，即便看见他

们一步步走向灭亡。因为在这个世界的叙事里，指出别人过错的人总

是伪善的、偏执的、无知的。 



但诗篇 141 篇 5 节说：“任凭义人击打我，这算为仁慈。任凭他

责备我，这算为头上的膏油。我的头不要躲闪。”这是何等美好的话

语！可是谁喜欢责备与被责备呢？许多基督徒在理论上说自己愿意接

受劝诫，愿意被提醒，但当真的有人来敲门说“我需要和你谈谈”时，

大多数人心里马上就涌出各种解释和辩护。我们说自己愿意被纠正，

但实际上能够谦卑接受的人非常少。 

我记得早年服事时遇到过一位弟兄，他在查经班里常常说一些不

合宜的话，让别人感到不安。于是我请他出来散步，温和地告诉他：

“你这样讲话会让别人感到困扰，这样并不合适。”他表面上很有礼

貌，说：“谢谢牧师，你有勇气提醒我。”结果没过两周，他和家人

就离开了教会，再也没有回来。为什么？因为他感到羞愧，而那份羞

愧让他选择逃避。 

在我们的文化里，“羞愧”几乎被彻底删除了。我们常常把罪行

解释为疾病、环境、社会的错，好像完全不需要为此感到羞愧。诚然，

环境与心理都有影响，但羞愧本身是有价值的。圣经在但以理书 9 章

谈到“公开的羞愧”，那与我们内心自我辩解截然不同。当罪被显露

在光中，我们无法再为自己开脱。 

传道书 8 章 11 节说：“因为断定罪名，不立刻施刑，所以世人满

心作恶。”我们犯罪得不到立刻的惩罚，就容易一而再、再而三地重

复，心想：“没事的，不会出问题。”直到习以为常。然而，公开的

羞愧却能使人警醒。 

我小时候（大约十岁）曾经偷东西被抓。那一刻的感受至今难忘：



被店员抓住手臂，打电话叫我父亲来。当时我吓坏了，那是一种极其

独特的感觉，彻底的羞愧。其实我本该在偷窃时就感到羞愧，但真正

让我心惊胆战的是，当我的过犯被揭露出来，站在别人面前无法辩解

时，那份“公开的羞愧”几乎让我无地自容。 

因此，当保罗在这里说“凡信靠他的人必不至于羞愧”的时候，

这句话对我们来说应当是极大的安慰。因为有一天我们都要站在上帝

全知的审判台前，我们的罪无所遁形。而就在那时，圣经应许我们：

在基督里，我们不会被羞愧。 

遗憾的是，今天的文化几乎完全不重视这一点。许多人更愿意听

“成功、健康、财富”的信息，却对“除去羞愧”不以为意。可是，

羞愧在人间尚且令人难当，更何况是在上帝面前？因此，世上的羞愧

其实是为了提醒我们天上的真理，叫我们更加感恩基督的救赎。 

然而，在地上的羞耻，与那日当我面对圣洁的上帝、祂审察我的

一生并断定我配得审判时所要经历的羞耻相比，又算得了什么呢？只

是我们如今却不断麻痹、麻醉自己的心，使自己不去思考这些事。这

不单是文化里的问题，也同样是教会里的问题。 

保罗在这里再次回到他在这三章中似乎所要强调的中心点。我今

天只会简单触及，因为接下来的几周我们会更深入探讨。 

“犹太人和希腊人，并没有分别”，这是新约中关于新约群体一

个极其普遍的主题。许多地方都讲到这一点，最详细的当属以弗所书

第 2、3 章。那里保罗论到犹太和外邦的基督徒，说基督使两下合而为

一，拆毁了中间隔断的墙，要在自己里面造成一个新人，使我们都成



为同国之民。这个“同国之民”在原文中就是“一个国籍”的意思，

是个很政治性的用词。 

这里保罗所揭示的奥秘，就是外邦人如今在基督里同为后嗣、同

为一个身体、同蒙应许，都是借着福音而得。这意味着，没有人可以

再坚持说神对某一个民族有特别的拯救计划，而对另一个民族则是另

一个计划。那是完全不合乎圣经的。神对以色列的应许，如今在基督

里都已经向外邦显明，成为所有信靠耶稣之人的产业。 

你能想象在初期教会里，这意味着怎样的张力吗？犹太基督徒自

小在宗教环境中长大，他们自认是蒙应许的子民，整本旧约都在印证

这一点。忽然，有外邦人进入教会，也信了耶稣。你觉得他们会自然

地坐在一起吗？很可能不会。他们可能各自聚集，犹太基督徒在一边，

外邦基督徒在另一边，就像我们今天还可能有人坚持自己固定的座位

似的。甚至在团契时，可能连“甜甜圈桌”和“百吉饼桌”都分开，

各自为群。 

但保罗说，不！你们在基督里已经成为一了。你们不再是陌生人，

不再是外人，而是同国之民、同为一个身体、同享应许。绝对不可能

再有人说：“我们虽然同是基督徒，但我们仍然有一些独特的特权，

是你们没有的。”这就是保罗在罗马书 9~11 章反复强调的元叙事。 

因此，他说：“因为众人同有一位主，他也厚待一切求告他的人。”

这不仅说明了基督主权的普遍性，也强调了恩典的无穷丰富。天上的

宝库是无限的，神的赐予是永恒的。祂向谁施恩呢？不是某一个民族、

某一个阶层，而是“凡求告祂名的人”。 



接着保罗引用：“凡求告主名的，就必得救。”重点正是在“凡”

这个字上。不是犹太人，不是外邦人，不是男，不是女，不是奴隶，

不是自由人，而是“凡求告”的人。 

这里所谓的普世性，并不是说每一个人都必然得救，而是说神的

救恩不再有任何区别限制。不是“所有人无一例外”，而是“所有人

无一分别”。 

因此，摆在我们面前的选择非常清楚：要么在神面前承受永远的

羞耻，要么在基督里得着永恒的丰富。 

让我以摩西在申命记中的话作结： 

“看哪，我今日将生与福，死与祸，陈明在你面前。吩咐你爱耶

和华你的神，遵行他的道，谨守他的诫命，律例，典章，使你可以存

活，人数增多，耶和华你神就必在你所要进去得为业的地上赐福与你。

倘若你心里偏离，不肯听从，却被勾引去敬拜事奉别神，我今日明明

告诉你们，你们必要灭亡。在你过约旦河，进去得为业的地上，你的

日子必不长久。我今日呼天唤地向你作见证。我将生死祸福陈明在你

面前，所以你要拣选生命，使你和你的后裔都得存活。且爱耶和华你

的神，听从他的话，专靠他。因为他是你的生命，你的日子长久也在

乎他。这样，你就可以在耶和华向你列祖亚伯拉罕，以撒，雅各起誓

应许所赐的地上居住。”（申命记 30 章 15~20 节） 

让我们祷告。 

天父，我们承认，若不是借着基督的宝血，若不是因着呼求祂的



名，我们在祢面前只有羞耻和永远的审判。但如今因着祢的恩典，祢

赐给我们生命，就是在祢儿子里得着的生命。求祢使我们作出正确的

选择，就是选择基督，选择生命，好叫我们脱离羞耻，承受天上的丰

盛。 

奉主耶稣基督的名祷告，阿们。 


