
healingwings.net 

马太福音系列 (22) 

以眼还眼 

马太福音 5 章 38~43 节 

普杰西牧师 2025 年 8 月 3 日 

翻译：王兆丰 校对：甘晓春 

 

马太福音 5 章 27~30 节: 

你们听见有话说，以眼还眼，以牙还牙。只是我告诉你们，

不要与恶人作对。有人打你的右脸，连左脸也转过来由他打。有

人想要告你，要拿你的里衣，连外衣也由他拿去。有人强逼你走

一里路，你就同他走二里。有求你的，就给他。有向你借贷的，

不可推辞。你们听见有话说，当爱你的邻舍，恨你的仇敌。 

利未记 24 章 17~22 节： 

打死人的，必被治死。打死牲畜的，必赔上牲畜，以命偿命。

人若使他邻舍的身体有残疾，他怎样行，也要照样向他行，以伤

还伤，以眼还眼，以牙还牙。他怎样叫人的身体有残疾，也要照

样向他行。打死牲畜的，必赔上牲畜，打死人的，必被治死。不

管是寄居的是本地人，同归一例。我是耶和华你们的神。 

 

小时候，我最喜欢的一部电影是八十年代的奇幻冒险片《公

主新娘》。你们当中有人或许还记得片中的人物——休格·蒙托亚，

https://healingwings.net/


他一生都在寻找那位杀害自己父亲的六指人，为父报仇。当他终

于与仇敌面对面时，说出了那句他预演过无数遍的台词，也成为

电影里最令人印象深刻的片段之一：“哈罗，我的名字叫休格·蒙

托亚。你杀了我的父亲，你的死期到了。”在两人的决斗过程中，

蒙托亚反复说了这句话六次，甚至连他的仇敌都厌烦了，喊道：

“别再絮叨了！” 

有意思的是，2024 年电视台播放了一段采访，采访的是当年

饰演这位复仇者的演员。他说，其实那句名台词并不是他最喜欢

的。三十年后，他再次观看这部电影，最令他震撼的，并不是那

句脍炙人口的台词，而是复仇完成后角色所说的一句话。当年，

他并未意识到这句话的重要性。有一天晚上，他在旅馆的健身房

锻炼时，电视正好在播放这部电影。他一边运动一边看着自己当

年的角色，那句话当时并未带来什么触动，但如今却深深击中了

他。 

蒙托亚在完成复仇之后，独自站立在那里，喃喃自语：“这么

多年来，我一直在寻求复仇。如今终于结束了……可是，我不知

道余生要做什么。” 

今天早晨我祷告时想到，作为基督徒，不论你是否意识到，

你的人生也常常在寻求某种意义上的“报复”。然而，基督在马太

福音第五章登山宝训中，给了我们一个使命，一个必须去履行的

任务。他为我们提供的，远远超越了我们的怨恨、我们的抱怨、

我们想要报复的欲望。他赐给我们的是一个值得全心献上的目标。 



我们已经讨论过几段耶稣所谓的“对照式教导”。而今天的经

文，或许是对你个人生活、对你与他人关系影响最深，同时也最

难的一段。你可能不会喜欢它。想一想你与最亲近的人，与朋友，

甚至与现在坐在你身边或今天未能来到教会的人的关系。你心里

也许在说：“我绝不会忘记这种人！”但耶稣在这里教导我们，你

的生活方式只有两种选择：要么照着你心中的账本过活，凡事讲

究公平、维护权利；要么扔掉那本账，作为神国的子民，用一种

完全不同的方式生活。而奇怪的是，我们常常抗拒神国的生活方

式。 

现在，就让我们先来看“法律的交换”。耶稣引用了我们都很

熟悉的圣经经文——“以眼还眼，以牙还牙”。这样的规定在旧约

中出现多次，其中利未记 24 章所载，是神赐给以色列民的民法之

一，特别是关于“合法的报应原则”。 

正因为我们熟悉这段经文，它才显得格外难以接受。在我们

今天的社会，曾经也有过类似的公义法律。而在古代中东，这律

法反而是一种仁慈的限制，因为人们的复仇往往远远超过合理的

界限。在创世记里，我们读到该隐的后代拉麦所唱的“刀剑之歌”

——圣经中第一首出现的诗歌： 

“人若杀该隐，遭报七倍；若杀拉麦，必遭报七十七倍。” 

他的意思是：若有人胆敢杀我，我的子孙必加倍报复——不

仅杀尽你的家人，连你的邻居、你的牲畜也不放过。在那样一个

充满血腥报仇的社会中，神赐下律法，限制报应的范围，使之相



称、公平，而非过度放纵。但糟糕的是，到耶稣时代，本是为了

公共益处的律法，却被滥用，成为个人私欲复仇的借口。 

因此主耶稣说：“只是我告诉你们，不要与恶人作对。有人打

你的右脸，连左脸也转过来由他打；有人想要告你，要拿你的里

衣，连外衣也由他拿去；有人强逼你走一里路，你就同他走二里。” 

请注意，这些吩咐都是针对个人的行为。如果“以眼还眼，

以牙还牙”的律法被滥用到每一种情况，那么人类的结局必然是

永无休止的报复与暴力。我们都知道古代家族之间血海深仇的故

事，那些家族复仇往往延续数代。莎士比亚的剧作也反映了这样

的结局：到最后，有罪的、无辜的，人人都死去。如果“以眼还

眼”的原则完全不受约束地执行，那么人类最终的结局就是“人

人都瞎了眼”。这条律法的本意，是为了抑制人心中无休止的复仇

欲望；然而因着人的罪性，它在耶稣的时代却成了人际关系中“一

报还一报”的合法依据。 

这正是基督所要针对的问题。作为人，我们习惯“记账”。这

也是为什么保罗说：“爱是不计算人的恶。”虽然我们未必把配偶

的过错一条一条写进日记，但心里总有个“暗账本”。一旦时机合

适，就会把陈年的记录翻出来，要求对方偿还。婚姻中常常如此：

我们把“以眼还眼”的律法曲解为维持“公平”的理由。我们生

活在一个自我为中心的世界，总是不愿吃亏。 

或许你会说：“这些经文和我无关，因为我不会动手打人。”

但是你并不介意用舌头去报复，去伤害别人。你或许觉得自己不



是一个爱报复的人，但在对待配偶时，却用冷漠、言语、讽刺作

为报复的方式，说：“他/她也是这样对我的”，或“这些年来，他

/她一直如此”。你可能会利用对方过去的失败，在需要时拿出来

作为攻击的武器，以证明自己的正当性。有些人对父母、对儿女、

对朋友心里积存着巨大的抱怨，甚至把这种抱怨当作内心的“安

慰”。但耶稣要你明白：这并不是神赐下“以眼还眼”的目的。 

基督正在建立的国度，所彰显的原则和荣耀，远远超越这条

律法。因此我们必须以全新的眼光来思考。 

如果说前面讲的是“法律的交换”，那么接下来耶稣所启示的，

就是“国度的交换”。耶稣并不是废除律法，而是以一种极为惊人

的方式，告诉我们如何真正成全律法。 

而这种方式，往往是我们最抗拒的。律法的逻辑很简单：“你

夺走我的，我就要取回。”这是人类习以为常的标准。可是耶稣却

说：“把左脸也转过来；连外衣也给他；别人强逼你走一里，你就

陪他走两里。” 

这段经文常常被误解和滥用，好像耶稣要信徒在世界上做一

个任人欺凌的软弱者，被人嘲笑、被人欺负，却只能逆来顺受。

但这并不是耶稣的意思。基督并没有呼召我们消极被动，而是呼

召我们采取坚定而积极的行动。请注意，这里全都是动词——耶

稣在呼召我们，作为神国的子民，当如何行事。 

神国的子民绝不是无助的受害者，而是主动的回应者。听起

来或许奇怪，但请仔细体会：当有人打你的右脸时，这并非单纯



的肉体攻击，而更多是一种羞辱。对方若要打你的右脸，极可能

是用反手，或是用左手——这在当时文化中是一种极大的轻蔑。

换言之，这更像今天有人对你竖起中指、朝你吐口水。这不是单

纯的暴力，而是公开的羞辱。 

有人想要告你，要拿你的里衣，你就连外衣也由他拿去。 

按照神的律法，这原本是违法的——即使别人错待你，你也

不能夺走他的衣服，因为那是一件极不人道的事情。所以在这场

官司中，原告的行为是冷酷无情的，带着羞辱的意味。 

再看“有人强逼你走一里路”。我想你们都听过这个背景：当

时罗马士兵可以随意强迫一个以色列人替他扛行李走一里，但只

能走一里，不得多走。这是对被占领民族的羞辱，提醒他们：你

们已被征服、被统治，失去了地位。对一个忠心的犹太人来说，

这就像是一记耳光，极度屈辱。同样地，这也可能像在经济上有

人占你的便宜。 

耶稣并没有说，你只能消极躺平、毫无选择，任人予取予夺。

相反，他要我们成为有原则、有行动的人。他告诉我们：你不是

无助的人。如果律法要求“一只眼偿还一只眼”，那么作为神国的

子民，你要选择更高的道路——承担双方的代价。有人打你的右

脸，他欠你一次，但你把左脸也给他，自己承受双方的后果；有

人要你的外衣，你把里衣也给他，甘愿承受羞辱；有人强逼你走

一里路，你就多走一里，使双方对等。 

请注意，这并不是因为你太软弱，什么也改变不了；也不是



因为对方太强壮，以致你毫无办法；更不是因为你过度敬虔，以

致不敢保护自己。基督在这里要你知道：面对不公平，你可以主

动采取行动。这段经文教导我们，信徒并非消极忍受，而是有意

识地选择一种补救的行动。与其让无休止的报复循环下去，不如

选择多走一里，主动打破仇恨的链条。当你把另一边的脸转过来，

当你选择继续往前走时，对方被迫做出选择：是继续攻击，还是

停下来？ 

当然，你们当中有些人确实遇到过这样的情况——对方会继

续打你，继续压迫你。这些例外情形我们当然可以另行讨论，但

我不愿因这些特殊情况而失去经文的核心与重点。主耶稣在这里

要我们进入神国的生活方式，而这种生活方式清楚地表明：以暴

制暴的报复出局了；不计后果的慷慨与单纯的爱进入了。 

是的，耶稣在这里用了夸张的语言，但他绝不是开玩笑。他

并不是要我们不加分辨地把钱财交给任何索取的人，好让人轻易

利用我们。耶稣的话虽然带有夸张，却是极其真实的，他要我们

真的这样生活。你若渴望成为一个充满恩典的人，那又何妨吃一

点亏呢？这并不是因为你愚蠢，而是因为作为神国的子民，你有

意愿这样生活。 

这不仅仅出现在登山宝训里，保罗在罗马书 12 章也同样教

导： 

“逼迫你们的，要给他们祝福；只要祝福，不可咒诅。不要

以恶报恶；众人以为美的事，要留心去做。若是能行，总要尽力



与众人和睦。亲爱的弟兄，不要自己伸冤，宁可让步，听凭主怒；

因为经上记着：主说：‘伸冤在我，我必报应。’你的仇敌若饿了，

就给他吃；若渴了，就给他喝；因为你这样行，就是把炭火堆在

他的头上。” 

再听保罗最后的总结：“你不可为恶所胜，反要以善胜恶。” 

这是一种主动的战略。这不是软弱，而是一场战斗——以善

胜恶之战。而这正是为什么这样的战斗如此不受欢迎。 

以上我们看见了“国度的交换”，最后我们来看“恩典的交换”。 

在教会里听这些话，或许觉得高贵、敬虔。但当你回到家中，

在客厅里真正应用时，感觉就不一样了。也许你面对的，是一个

经常占你便宜的同事；也许是一个难以相处的家人。这种应用意

味着吃亏，意味着受冤屈，意味着你会成为攻击的目标。我们的

本性对此充满抗拒——这不自然，不公平，甚至令人愤恨。 

那你为什么还要这样做？怎么可能如此生活？答案只有一

个：因为你是神国的公民。你属于基督，而你如何进入神国，就

定义了你今后的生活方式。 

这些话出自你的主、你的王。他的脸曾被恶人击打；当他一

丝不挂地被钉在十字架上时，恶人甚至在他脚下拈阄分赃他的衣

服；他看见你所欠的债，就甘愿替你偿还。他付出、再付出，直

到最后一口气。他曾宣告：“没有人夺我的命去，是我自己舍的。

我有权柄舍了，也有权柄取回来。”他把自己的另一边脸转给打他

的人；把自己的尊荣交给揪他胡子、向他吐唾沫的人。他所做的



一切，都是有目的、有意志的选择。十字架是何等残酷恐怖的场

面，但基督教的核心正是建立在此之上——这是我们的身份，这

是我们的生命。 

在耶稣要求你之前，他自己已经先为你付出。他从不要求你

去做一件他自己没有赐下的事情。你要么看见十字架的力量，要

么把它视作软弱无能。问题在于，你愿意跟随哪一位？选择哪一

种？ 

所以，当你面对那些攻击你、利用你、羞辱你的人时，你可

以选择“以眼还眼”；你也可以选择和好。但你要知道：和平没有

廉价的代价，爱永远是带着伤痕的，总需要有人付出，总要有人

受损。若你坚持要公平，那你要明白，神若真按公平待你，你今

晨就不可能坐在这里。他并没有把你应得的给你。 

如果你真尝过神国的美善，你怎么还能拒绝加入这支慷慨的

队伍？若你仍在为权利、为公平而与人争斗，你需要记得：你是

谁，你已领受了什么。 

你们或许记得 C.S.路易斯在《大离婚》（The Great Divorce）

中写的一幕：一个人愤怒地喊着要自己的权利——“我什么都不

要，只要我的权利！”而那位已经得救的回应说：“不，不，我没

有自己的权利。若真按权利算，我根本不可能在神国里。”这正是

神国的福音：在这里，你将得到远超过权利的一切，永远不必再

惧怕。 

圣经说，基督永远不会拒绝任何来到他面前的人；当你认罪



悔改，他从不会说：“上次我已原谅过你，这次得看你证明自己才

行。”他永远伸出慷慨的手，赐恩给有需要的罪人。他从不要求公

平，也不索取你所欠的。 

问题是：你真的认识这一点吗？你是否真正明白自己所得的

恩典有多慷慨？若是如此，为何你对他人仍然吝惜？为何你宁愿

紧抓自己的权利，也不肯伸出和解的手？ 

弟兄姊妹，你一生可能都在寻求报复，但感谢神，他却在与

你和好。愿今天，你里面顽固执着追求“公平”的心，再一次被

他的恩典洁净。关上你那存怨的账本，放下那渴望报复的黑暗之

心——那样的买卖必然倒闭，只会带你走向死亡。愿你投入神国

的新生活，因着你的王、你的救主，过一个全新的样式。 

这生活会是什么样子？就是把别人的失败与亏欠放下，用恩

典替他们偿还；咽下怨言，放下骄傲，把你自己满满的亏欠带到

十字架前。记住：唯有如此，你才能向别人施出同样的恩典。 

让我们一起祷告。 


