
healingwings.net 

马太福音系列 (21) 

起誓 

马太福音 5 章 33~37 节 

普杰西牧师 2025 年 7 月 20 日 

翻译：王兆丰 校对：甘晓春 

 

马太福音 5 章 27~30 节: 

又有话说：人若休妻，就当给她休书。  

只是我告诉你们，凡休妻的，若不是为淫乱的缘故，就是叫

她作淫妇了；人若娶这被休的妇人，也是犯奸淫了。 

民数计 30 章 1~16 节： 

摩西对以色列各支派的领袖说：“这是耶和华所吩咐的话，

人若向耶和华许愿或起誓，要约束自己，就不可食言，必须照口

中所出的一切话去做。女子年轻，还在父家的时候，若向耶和华

许愿，要约束自己，她父亲听见她所许的愿和约束自己的话，却

向她默默不言，她所许的愿和约束自己的话就都有效。但是，若

她父亲在听见的日子不允许她一切所许的愿和约束自己的话，这

就不算为有效；耶和华也必赦免她，因为她的父亲不允许。她若

已出嫁，有愿在身，或口中出了约束自己的冒失话，她丈夫听见

了，却在听见的日子向她默默不言，她所许的愿和约束自己的话

就都有效。但是，若她丈夫在听见的日子不允许，丈夫就废了她

https://healingwings.net/


所许的愿和口中所出约束自己的冒失话；耶和华也必赦免她。寡

妇或被休的妇人所许的愿，她所有约束自己的话，都是有效的。

她若在丈夫家里许了愿或起了誓，要约束自己，丈夫听见了，却

向她默默不言，没有不允许，她所许的愿和约束自己的话就都有

效。她丈夫听见的日子，若把这些全废了，她口中一切所许的愿

或约束自己的话就不算为有效。她丈夫已把这些都废了，耶和华

也必赦免她。凡她所许的愿和刻苦约束自己所起的誓，丈夫可以

坚立，也可以废去。倘若她丈夫天天向她默默不言，这就算是坚

立她一切所许的愿或约束自己的话；因为丈夫在听见的日子向她

默默不言，就算是坚立了这些话。但她丈夫听见了，以后若再废

了这些话，就要担当妇人的罪孽。” 

这是关于丈夫待妻子，父亲待女儿，女儿年轻还在父家，耶

和华所吩咐摩西的条例。 

 

这次我说的是真的，我发誓……这句话如今在日常对话中屡

见不鲜。但我们不难发现，这样的话语背后隐藏着一个事实：既

然你这次说的是实话，那么上一次呢？如果这次你发誓说真话，

那么平时又如何？你这次发誓，那么平时的话是不是就不那么受

约束了？我并不是刻意挑剔这些话语，而正是基督在此要教导我

们的。这类对话揭示了我们说话的方式、文化背景，也暴露了人

性的真实面貌。 

我们知道，美国的政客们撒谎已成常态，媒体的虚假报道司



空见惯。广告商的夸张宣传我们早已习以为常，比如红牛饮料不

能让你长出翅膀，可广告依旧如此播放；我们假设那些著名运动

员的饮食健康合理。网络平台如油管往往隐瞒背后的真相，我们

怀疑修车师傅没有告诉我们全部实情，我们也希望祷告时，我们

的理财顾问说的是实话。当代最著名的哲学家甚至告诉我们，语

言不过是一种有力的工具，真相是你自己创造的。然而，我们内

心都清楚，这些说法终究不够，没有人会完全相信它们。 

我们都明白，诚实在很多方面至关重要。我们希望别人对我

们坦诚，也想象自己是诚实的，但同时我们也知道，每个人都会

说谎。我敢肯定，你从来没有教过你的孩子如何说谎，但孩子们

往往很早，甚至在看动画片之前，就开始说谎了。我们大人用故

事教导他们不要说谎，比如“狼来了”的故事，就是想吓唬他们，

要他们讲真话。当然，这不仅仅是孩子的事，我们每个人都在说

谎这件事上训练有素。只要方便，我们就会说谎，有时不说谎甚

至会让我们显得很糟糕。既然人人都说谎，我们又如何在社区、

在社会中正常生活和运作呢？ 

如今大众对媒体的信任恐怕是史上最低，没有人愿意相信真

话。你一定能感受到，在这样的环境中生活是多么艰难。你们大

概会很高兴，今天我们不是讲性，不是讲淫念，也不是讲离婚，

但你会发现，今天的讨论同样令人不舒服。 

耶稣在这里教导的是关于发誓。他没有像前面几条教导那样，

直接引用旧约经文，而是根据旧约的原则来讨论发誓这件事。若



想完全理解耶稣的话，比如民数记中说：“人若向耶和华许愿或起

誓，要约束自己，就不可食言，必须照口中所出的一切话去做。”

（民数记 30 章 2 节）摩西给以色列人的这条规定很明确：你向耶

和华起誓，就应当遵守。 

但是，作为一条普遍原则，因着人的本性，耶稣时代的拉比

们为了约束大家，根据这条律法，发展出许多附加的规矩。你所

起的誓的约束力大小，取决于你的誓言和以耶和华的名起誓的接

近程度。比如，你以天上神的名起誓，自然必须兑现；但如果你

以天起誓，或许可以不必那么严守；以创造天地的神起誓，就该

守约；但若以地起誓，或以耶路撒冷起誓，约束力则较弱。有趣

的是，奇怪的是，向耶路撒冷起誓反而具备约束力。 

耶稣在马太福音 23 章中还批评这种现象，说：“你们这瞎眼

领路的有祸了！你们说：‘凡指着殿起誓的，这算不得什么；只是

凡指着殿中金子起誓的，他就该谨守。’……什么是大的？是金子

呢？还是叫金子成圣的殿呢？”（太 23 章 16~17 节） 

你看，犹太教师们这些文字游戏的目的，就是为了钻空子，

不用履行誓言。他们用特殊的词汇和定义，在责任上逃避，将来

有需要时就能脱身。因此，语言和意义的顺序，诚实度的逐渐降

低，这些“技术手段”都旨在隐瞒欺骗，还能振振有词。你们或

许觉得这听起来陌生，但你们一定记得，小时候常用勾小指发誓，

也知道如何逃避责任。这不是什么新鲜事。感谢主，我们已不再

是小孩子，已过了这种幼稚可笑的年纪。 



然而，今天我们常听到这句话：“你写下来没有？”这是什么

意思？因为单凭口头说的话，不可靠，不具约束力，他们没有义

务遵守所言。我们常听说：“你没仔细看那些小字吧？”注意，那

些小字很细，里面隐藏着各种逃脱责任的方式，不仔细看就会错

过。你们肯定听说过，“买家当心”，合同里看似你得到了想要的

东西，实际上却不一定，我是不会告诉你的。 

这实在令人惊讶。为了逃避责任，我们竟然愿意花这么多心

思，只为不守信用，而且这已成常态。你们或许记得电影《阿米

什的上帝》中，高潮时约瑟夫·辛克愤怒说道：“这是个什么地方？

你说的几乎就是你的真正意思！你怎么可能这样生活？”不幸的

是，我们已习惯这样生活。不仅是媒体和政客，我们自己也一样，

常常为了更大的目的，几乎可以说出“真正的意思”。 

因此，这段经文前半部分就表达了这样一个意思：只要能脱

责，你就可以不顾真相。请注意，基督对此毫不妥协，这不是神

的本意，他说：“你们的话，是，就说是；不是，就说不是。”（马

太福音 5 章 37 节）真相没有讨价还价的余地。 

基督说：“什么誓都不可起，不可指着天起誓，因为天是神

的座位。不可指着地起誓，因为地是他的脚凳。也不可指着耶路

撒冷起誓，因为耶路撒冷是大君的京城。又不可指着你的头起誓，

因为你不能使一根头发变黑变白了。”（太 5 章 34~36 节） 

耶稣用他们的辩论反驳他们：你以天起誓，神就在那坐着；

你以地起誓，他也在那里；以耶路撒冷起誓，那是神的城；以你



的头起誓，连你的头发都由神掌管，他决定何时变白。耶稣的观

点是，无论你在哪里，以什么发誓，神无处不在，拥有一切。你

所说的每个字，每个诺言都在神面前，无处可藏，无安全港湾。

世界上没有任何地方，你可以说：“我说的话不算数”，因为你永

远在神面前。真相没有程度之分，不能说“我没写下来，所以可

以改口”。至少对信基督的人而言，不能这样。耶稣说：“你们的

话，是，就说是；不是，就说不是。” 

这正是律法本来的目的。耶稣告诉那些教导人的人，律法的

真正意义是成为表里如一的诚实人，不要自我分裂，扮演两张脸：

这里是一个人，那里又变了样。就像今天你在网络上是一个人，

礼拜天来到教会又是另一个人。耶稣要求我们成为正直诚信的人，

在家里和办公室都是同一个人，是就说是，成为说真话的人。这

样你就不必发誓说：“这次我说的是真的，我发誓，你可以相信我。”

如果你说的是实话，就不需要那种小孩子用勾小指发的誓。 

多年来，这段经文令许多人困惑，因为耶稣说我们根本不应

起誓。但历史上教会并非这样解释，基督在这里强调的是不要用

发誓来说谎。事实上，那些犹太人用发誓损害了真相。发誓本应

确认真相，帮助听者更信任你。誓言是为了对方，让他们知道这

的确是有约束力的承诺。耶稣在这里显明旧约的用意：誓言是确

认真相，而非逃避。 

我们知道这点，因为神自己发过誓，用自己的名立约；基督

在被审判、被钉十字架之前也曾以誓言约束自己；保罗在书信中



也起誓。所以，这并不意味着我们绝不可起誓，否则神和使徒保

罗都成了反例。不幸的是，重洗派、阿米什人等因认为不可起誓，

拒绝参军和出庭，因为这些场合必须起誓。但这并非圣经的教导。

基督所指的是起誓的原意和目的：确认和加固真相，让对方更加

信任。 

而今天的现实恰恰相反。根据基督的教导，我们不可玩弄文

字游戏，不可学那些做虚假承诺却不兑现的人。即使你是推销员，

也没有这样的“免费通行证”。我见过教会中最伤人的事，莫过于

基督徒之间因为无法兑现的虚假承诺，毁坏友谊、破坏家庭、撕

裂社区。对方以为你是基督徒就信了你，期待事情发生，结果却

完全不是那么回事。 

作为基督徒，绝不能说“那是他们没仔细读小字，自己签了

字，他们是成年人，怪谁呢？”这种心态。这种借口和基督的教

导背道而驰，更不是新天新地的道德标准。你们还记得，基督在

登山宝训开始时说：“你们是神国的百姓，你永远不必说‘这次我

说的是真的’或者‘我是诚实的’。”在新创造里，这类话是不需

要的。 

说实话有多重要？雅各书是一卷严肃的书，教导基督徒如何

活出有道德的生活，也给出许多警告。最后一章说：“我弟兄们，

最要紧的是不可起誓；不可指着天起誓，也不可指着地起誓，无

论何誓都不可起。你们说话，是，就说是；不是，就说不是，免

得你们落在审判之下。”（雅各书 5 章 12 节） 



在神国里，说真话没有讨价还价。我们因真理得自由。弟兄

姐妹，你能对着镜子说：“我说的话就是我的约束，别人听到我的

话，我一定去做；我应许过的，我一定实现，让人知道我值得信

赖”吗？你的话语很重要，神鼓励我们说话要智慧，也告诫我们

少言寡语。但许多时候，当我们被要求宣誓“没有谎言，全是真

相”（美国法庭上的证人宣誓）时，因为骄傲、为了利益而耍手段，

真相被践踏。 

如此行事的结果，是摧毁了人际关系、社区，乃至国家。当

一个社会里没有人可信，那将是怎样的社会呢？ 

想一想，我们为什么会说谎？为什么说谎是有罪的？为什么

说实话那么难？对许多人来说，我们不愿让别人失望，只想讨人

喜欢。当别人向我们提出要求时，我们不加思索，看到能否完成

便匆匆答应。我们害怕名誉受损，不愿被别人这样那样地看待，

于是急忙掩饰，用一些善意的谎言。没错，我们说的与实际发生

的往往有些差别。还有些人无法接受自己的错误，拼命辩解。你

们中有人极度渴望金钱与权力，于是走捷径，结果让别人失望；

也有人害怕后果，担心若说出真相会发生什么。问题的核心是：

人人都说谎，你既是施害者，也是受害者。你破坏了别人对你的

信任，看见自己带来的伤害，同时自己也受伤害。 

有一本书叫《真相》，作者生动地描述了我们如何说谎，尤其

是对所爱之人和对自己说谎：你知道，说谎是一种奇怪的陷阱。

我们都喜欢自己，总想让自己心安理得，因此不说离谱的谎话，



免得别人以为我们不是好人。但同时，我们也想得到某些东西，

因此撒那么一点儿谎，只为获得所想，算不上大谎。这样我们就

能照镜子告诉自己，我并不算太糟。比如那只是点小税务问题，

绝非严重的偷税漏税，况且是政府在偷我的钱。 

我们的谎言总是很小，理由总是合理，造成的后果最小，且

是我们所能做到的最好。就这样，我们不停说谎，对着镜子说，

我已经尽力讲实话。今天早晨，你坐在这里，因为失信或食言，

也许伤害了别人，他们与你一同承担几乎难以承受的代价；又或

你因父母、配偶、兄弟姐妹，抑或朋友、同事的失信而受害。我

们如何能走出这烂摊子？无人能洁净无瑕地摆脱这罪，尽管许多

人尝试了很久。遮掩或继续说谎根本无济于事。唯一的出路，就

是让真相进入生命，而真正的真相就是那道路、生命和真理。 

基督进入世界，为拯救罪人，为赎出那些违背诺言的人。事

实上，在创造世界之前，他已立下关于你的誓言。凭着宝血在十

字架上，他履行了他的誓言，今天他以话语为所有信靠他的人代

祷。神以自己的名起誓，必拯救凡到他面前的人，凭着他儿子的

血，确保誓言得以成就。神对子民的所有应许，丝毫不打折扣。

正如保罗所言：“我和西拉，并提摩太，在你们中间所传神的儿

子耶稣基督，总没有是而又非的，在他只有一是。”（哥林多后书

1 章 19 节） 

保罗此处强调什么？他说，我所传的基督耶稣不像你们那样

变化无常。今天说拯救你们，明天又觉得你们不配，改了主意。



神的所有应许在基督里都是确定的，是的。因此借着他，也都是

“阿们”，使神因我们得荣耀。 

你看，神对你的应许在基督里都是“是”，都是确定的。这意

味着，即使你软弱多变，他永远信实。因为他曾应许，也必守约。

今天早晨，基督来对我们说，你们在我里面已经披上了公义。他

了解你是谁，你的状况如何，知道你偶尔不可靠。你来到他面前

认罪信靠，他不会赶走你，不会说：“我就知道你不怎么样。”他

接纳你，称你为属他的人，赐你他的义，帮助你走出困境。 

若你活着只为取悦他人，你永远无法摆脱困境。你必须明白，

基督已经悦纳你，感谢神！他喜悦你，不因你的行为，而是因为

他决定赐下他的爱。你在他眼中是可悦纳的，是被称义的。你必

须信，虽你为利益而走捷径，但那位拥有千山万水和万物的天父

如此在乎你，甚至差遣了自己的儿子。他必在耶稣基督里供应你

一切所需，引领你行正路，不离弃你。 

尽管今生艰难，会带来重大损失，也不管他人如何看待你，

有了这位白白赐下自己给你的神，你就足以在世上成为一个诚实

的人。这位神就是真理，他恪守诺言。今天早晨，你这个曾说谎、

失约的人来到这里，已蒙饶恕和赦免。愿这宣告使你活得像神国

的公民，像新天新地的人。你可以坦诚面对自己，你不会失去什

么，因为一切已经在基督里成就。 

让我们一起祷告。 


