
healingwings.net 

十诫系列讲道 26 

第十诫（二） 
出埃及记第 20 章 17 节 

维保罗牧师 2018 年 8 月 26 日 

翻译：甘晓春 2026 年 2 月 2日 

 

今天早晨我们要看的经文是出埃及记 20 章 17 节，这是第十条诫

命。正如我所说的，我们会先作一个简要回顾，然后稍微谈一谈这条

诫命的内容，下周我们将完成这一部分。现在让我们聆听神的话语。 

“不可贪恋人的房屋，也不可贪恋人的妻子，仆婢，牛驴，并他

一切所有的。” 

这是神话语的宣读。让我们一同祷告： 

天上的父，我们祈求你使我们看见自己在这条诫命上的违犯。父

啊，我们祈求你借着你的圣灵，使我们能够省察自己里面那些有害的

道路，使我们愿意行走在光明中，行走在公义里。 

我们也祈求，当我们查考你的诫命时，常常被提醒，只有一位是

真正守约的，只有一位是真正公义的，那就是耶稣基督。 

因此，父啊，我们祈求我们永远不要脱离福音来读你的律法，乃

是要在福音的光中来读，在这样一个事实之中来读：我们与神和好的

全部需要，已经完全由耶稣成就了。如此，你的律法对我们而言就不

再是重担，而是喜乐与甘甜。我们奉耶稣的名祷告，阿们。 

https://healingwings.net/


现在作一个简要回顾。我们上周所谈到的，并不单单是针对这条

诫命，而是关乎所有诫命的一个危险，那就是我们开始以为自己在遵

守诫命这件事上做得还不错。我们提到那个污鬼离开人的故事，那人

的心被打扫干净，却是空的；正因为空着，那污鬼就带着七个比自己

更恶的鬼回来。 

我们必须认识到，基督信仰并不仅仅是把自己整理好，不只是把

生命中那些有害的东西清理掉。我们的“房子”必须被充满，而它是

借着基督的宝血、借着恩典、借着信心、借着呼求主的名而被神所充

满的。 

那是一个已经被充满的房子，是一个邪灵无处可坐的地方，因为

神的灵住在那里。所以，我要一再地说，我们必须认识神的恩典和耶

稣基督的福音。如果我们读圣经，却没有意识到圣经向我们呈现的是

福音，是耶稣来寻找并拯救失丧的人，那么我们其实是在做一件愚昧

的事，我们并没有真正读懂圣经，我们读了，却错过了它。因此，我

们应当带着福音的心来研读神的律法。 

我们也谈到“贪恋”这个词本身的含义。在新约中，与之对应的

词是“情欲”，意思是把一种不正当的欲望牢牢地定睛在某个对象上。

这本质上是一种思想上的罪。你看见了，就想要它。 

我们也指出，想要某些东西本身并不总是错误的。有些事物是我

们应当渴望的，是合宜的。但这里所说的是一种过度的、邪恶的欲望。 

我们简要回顾了圣经中的历史，从亚当和夏娃谈起。很显然，我

们看到的两大罪根就是骄傲和情欲，也就是贪恋。对神话语的怀疑，



与看见那果子悦人眼目、令人喜爱是同时发生的。仇敌必须先让人去

看，让人去想：“你会想要它，你会喜欢它。” 

我们也谈到了亚哈王的故事。他贪恋那块葡萄园，心中忧闷烦躁，

回到宫中闷闷不乐地躺着。这种贪恋把他和他的妻子推向了一连串不

敬虔的行为，最终招致了审判。 

有人提醒我，其实我漏掉了一个最明显的贪恋例子，那就是大卫

和拔示巴。大卫站在屋顶上，看见了拔示巴。这几乎可以说是古代版

的娱乐消遣。他在那里观看，他是王，于是他说：“把她带来。”事

实上，如果你仔细读那段经文，会发现当时在争战，而他本该在战场，

却没有去。他有了闲散的手，也有了可以满足私欲的条件。这不仅把

他引向了谎言和谋杀，也把整个国家拖入了极大的混乱与痛苦之中。

以色列国衰败的开端，正是从大卫没有站在他该站的位置上开始的，

从他的观看、贪恋和情欲开始的。 

我们还谈到，正是这条诫命使使徒保罗俯伏在地。当他读到神的

律法说“不可贪恋”时，他认识到自己在属灵上是死的。 

我觉得很有意思的是，使徒保罗在罗马书 7 章以及整本圣经中，

多次称自己为罪魁，为罪人。但他也有一件正面地提到自己的事情，

我们一会儿会读到，那就是他学会了在一切事上知足。这是不是很有

意思？正是那使他俯伏的罪，贪恋，反而成为他信主之后刻意对付、

刻意不再让其辖制自己的地方。 

否则，他怎么可能说出“我活着就是基督，我死了就有益处”这

样的话呢？你必须在神的手中拥有极深的知足，才能作出这样的宣告。



我不认为这只是夸张的修辞。我相信，使徒保罗确实在神的恩典和管

教中，被带到了这样一个地步，使这件事真正占据了他的内心。 

正是这罪显明了他是一个罪人。贪恋的破坏性极大，它在所有其

他罪之前出现。贪恋是其他罪的起点，是对神本身、对神应当如何被

敬拜、对神的名应当如何被尊崇的一种不满足，这种不满足把我们推

向了其他各样的罪。 

我们也谈到，正如刚才所提到的，走向贪恋的道路，往往源于不

知足。我们不满足于神在我们生命中所划定的界线，于是就开始贪恋。 

使徒保罗在腓立比书 4 章 11~12 节中这样写道：“我并不是因缺

乏说这话，我无论在什么景况，都可以知足，这是我已经学会了。我

知道怎样处卑贱，也知道怎样处丰富，或饱足，或饥饿，或有余，或

缺乏，随事随在，我都得了秘诀。” 

有意思的是，这是他作为一个普通人所说的话。他不是超人，也

不是神，因此在某种程度上，这意味着这样的生命状态对我们而言也

是可以追求、可以达到的。接着他又说到 13 节：“我靠着那加给我力

量的，凡事都能作。”这提醒我们，使徒保罗所达到的任何成圣程度，

都是借着基督、出于神的恩典。 

既然缺乏知足是这条诫命的主要绊脚石，我也必须说，这是我特

别希望你们这些我所爱的人能够拥有的一件事，那就是知足。人生中

还有什么比真正知足更美好的境地呢？ 

这并不意味着我们没有目标和追求，也不意味着我们不追求卓越。



我们已经谈过，这不是知足的意思。知足的意思是，在此时此刻，在

我所处的位置上，我承认神已经为我划定了界线，而我愿意安然居于

其中。 

这样的生命会更有喜乐，也更让人愿意亲近。没有什么比和一个

知足的人在一起更美好的了。这样的人不被不安全感驱动，不被不敬

虔的情欲和欲望牵引，只是能够安静地坐在那里，享受当下。我为我

们所有人祷告，愿我们都能如此。 

既然不知足似乎是这条诫命最主要的问题，那么我们该如何追求

知足呢？我在思考这个问题时写下了一个词链，后来又在旁边加上括

号，写上“至少是追求知足”。 

我想用一位十七世纪清教徒托马斯·文森特在其家庭教导手册中

的内容，来结束对这条诫命的教导。没有必要重新发明轮子，这里有

非常宝贵的材料。我当然也有自己的理解，但这些都是经得起时间考

验的，是历世历代的人如何面对不知足、并学习追求知足的总结。 

让我们来看一看这位清教徒所列出的几项内容，他认为这是我们

在追求知足时可以采取的步骤。第一点，是一个看似很简单的起点，

就是追求真实的敬虔，因为真正的知足只与敬虔相伴而来。保罗在提

摩太前书 6 章 6 节中写道：“然而敬虔加上知足的心便是大利了。” 

我的朋友们，这件事没有廉价、轻松的捷径。我的意思是，如果

你来到这里，是以为你的生命会经历一种神奇的转变，那种一瞬间的

改变，神能不能这样做？神当然能。也许你身上有某种捆绑，也许你

有某个长期的坏习惯，也许你被某样东西辖制了多年。有没有可能，



一个人信主之后，所有对那可怕事物的欲望立刻就完全消失？有可能。

但我要说实话，这样的见证常常会让我有点紧张。 

我不是说那不可能发生，我也不是不相信他们的见证。我只是说，

根据我所知道的，那通常并不是事情发生的方式。你最好预备好要打

一场仗。圣经称之为争战。有时候它称之为行走，有时候称之为战争，

但无论如何，敬虔不是一件轻易就能得着的事情。 

什么是敬虔？敬虔不就是发自内心、诚恳认真地努力遵行神的诫

命，因为我们知道这些诫命是智慧的，是良善的吗？我们需要认识到，

神的诫命本身就是美善的。我知道这听起来也许没有人们所描绘的敬

虔那么浪漫。我们常常谈论“效法耶稣”，有人会说：“你可以留着

你的诫命吧，我只要效法耶稣。”我不知道你有没有听过这样的话，

我听过太多次了。 

我并不是要刻薄或居高临下，但我通常会接着问一句：“你在效

法耶稣的哪一点？”当他们开始回答这个问题时，几乎总是提到他的

顺服。那么，他顺服的是谁？顺服的是什么？是神的诫命。 

所以我们必须认识到，是的，我们要像耶稣，是的，我们要在他

的争战方式、他的行为和生活样式上效法他。但耶稣是一位守律法的

人，而这正是我们在非常实际的层面上所要效法的。 

我们不仅要信靠耶稣为我们的救主，也要信靠他为我们的主。也

许你没有意识到，现在有一种教导认为，人可以接受耶稣作救主，却

不必接受他作主。我想不出还有什么比这更明显、更彻底地不合圣经、

也更自相矛盾的说法。 



圣经清楚地告诉我们，人只有两个主人，不是神，就是魔鬼，就

这两种可能。你怎么能说：“耶稣是我的救主，但魔鬼是我的主”呢？

你在圣经的任何地方看到过类似的教导吗？完全没有。 

同样地，说“主啊，我信靠你拯救我，却不信靠你引导我”，这

也是极其不一致的。你真的会把你永恒的灵魂交托给一位你并不信任

其智慧的人吗？我并不是说我们能完美地跟随他。我只是说，我们至

少应当清楚谁是我们的主人，谁是我们的救主。我们要信靠我们的救

主，也要跟随我们的主人。 

因此，追求敬虔适用于每一条诫命，适用于我们已经讲过的所有

诫命，也适用于这些诫命的延伸和应用。朋友们，一个充满罪的生命，

是滋生不满足的温床。如果你的生命充满了罪，却不寻求悔改，也不

愿意为真道打那美好的仗，那么你的心早已被耕耘成一块适合不满足

生长的土地。而不满足会引向贪恋，贪恋又走在所有其他罪之前，并

带来随之而来的毁灭。 

也许我们必须承认，在今生我们永远达不到完全。但如果我们连

什么是对的都无法确认，甚至无法在这一点上达成一致，那么我们连

自己是否正朝着正确的方向前进都不知道。说“我永远到不了终点”

是一回事，说“我甚至不知道终点在哪里”则是另一回事。 

我有点犹豫要不要引用一位橄榄球教练的话，但我确实认为文

斯·隆巴迪说过一句很有道理的话：“完美是无法达到的，但如果我

们追求完美，就能抓住卓越。”使徒保罗在帖撒罗尼迦前书 4 章 9~10

节中也以类似的方式表达过：“论到弟兄们相爱，不用人写信给你们，



因为你们自己蒙了神的教训，叫你们彼此相爱。你们向马其顿全地的

众弟兄，固然是这样行，但我劝弟兄们要更加勉励。” 

我要强调的是最后那一句：“要更加勉励。”我不知道你们过去

在基督信仰上受过怎样的教导，但如果有人教导你，认为基督信仰的

全部目标只是追求卓越，那你是被错误地教导了。不是我们的卓越使

我们在神面前蒙悦纳，但我们确实应当追求卓越。我们对待信仰的态

度，应当像我们对待生命中其他重要事情一样，带着一种愿意精益求

精的心志。 

这是第一点，敬虔是我们必须追求的。第二点，是要在心里完全

确信、认真而有理解地注视神护理中那智慧而良善的手，认识到神如

何安排我们的一切，也包括他加在我们身上的一切患难。这里“安排”

这个词，并不是说神把我们丢弃，而是旧式语言中“管理、对待”的

意思，是指他如何在智慧中带领我们。 

这一点，恐怕是很多人都会感到困难的，尤其是当它涉及到“加

在我们身上的患难”时。我们所处的文化常常是这样理解的：好事来

自神，坏事来自魔鬼。这种说法部分是对的，但并不完全。 

我常常喜欢问这样一个“陷阱式”的问题：约伯身上发生的那些

事，究竟是谁做的？是示巴人和迦勒底人，是他们来抢夺、杀害、毁

坏；也是魔鬼，是他在背后推动。但当约伯自己评估所发生的一切时，

他把谁视为第一因、主要原因呢？是神。 

约伯并没有混淆这一点。他清楚地知道，正如路德所说的，魔鬼

也是“神的魔鬼”。我们必须认识到，生命中的患难，是神按着他神



圣的智慧带进我们生命中的。 

约伯记 1 章 21 节说：“赏赐的是耶和华，收取的也是耶和华。耶

和华的名是应当称颂的。”他在别处也说过：“难道我们从神手里得

福，不也受祸吗？”圣经并不是只有零星几节经文在教导这一点，而

是反复强调，一切都来自神的手。 

诗篇 119 章 75 节说：“耶和华阿，我知道你的判语是公义的。你

使我受苦，是以诚实待我。”这里“使我受苦”的意思，是使人被压

下、被压弯，仿佛肩上承受着重担，几乎承受不起。这是神的手重重

地按在我们身上，通常借着一些我们不喜欢的生命事件来实现。 

我们都知道这种经历。但我们往往不愿意把这样的患难归给神，

也许是因为我们更愿意把神想象成一位慈祥的祖父，而这些可怕的事

情似乎不可能出自他的手。朋友们，我们需要回到圣经。当我们读到

饥荒、瘟疫这些事情时，仔细查看经文，神说：“我要降下饥荒，我

要降下瘟疫。”而我们却想：“我可不希望这样的内容出现在教会周

报上，因为我不想让人把神看成是带来这些事的那一位。我只想让他

在事情发生之后出来收拾残局。” 

但这种理解不仅不合圣经，我也不认为它能带来任何安慰。如果

我们的神只是站在一旁、袖手旁观，不参与我们生命中的每一个时刻，

那样的神到底有什么安慰可言？ 

哥林多后书 4章 4 节把魔鬼称为“这世界的神”。你听过这句话

吧？我无法告诉你，有多少基督徒把这句话理解成魔鬼真的像神一样

掌权、真的在掌控一切。但我要告诉你，魔鬼并不是某种神性存在。



无论是我、你、一个文化，甚至整个世界，把某样东西当作“神”，

并不会真的使它成为神。 

如果我把一个灯泡当作我的神，这并不会让灯泡变成神，只会说

明我疯了。而我们所生活的世界，正充满了这样疯狂的人。我想告诉

你，若不承认神的手，即便是在我们最痛苦、最严峻的时刻，我们永

远无法朝着知足的方向前进。我们也许会选择回避，说“我不想去想

这些”，但那不是通往知足的道路。 

希伯来书 12 章 11 节说：“凡管教的事，当时不觉得快乐，反觉

得愁苦；后来却为那经练过的人结出平安的果子，就是义。”神父亲

般的管教，会一直持续到我们断气的那一刻。 

我的父亲式管教是有限的，我不是无所不在，也不是全能的；我

不掌管死亡、阴间和坟墓的钥匙。但我们天上的父掌管这一切。 

让我给你们讲一个故事，也许会让你们感到有些不舒服。我的一

位老室友今天也在这里，你可能还记得这个故事。我们曾经有一位教

授，约瑟夫·马斯特帕洛博士，大概是我本科阶段最聪明的一位教授。

他曾是国家地理的研究人员，是个非常奇特却极其出色的人。他曾经

在跑马拉松时，体内放置了一个直肠温度计，只是为了研究自己的身

体状况。我这样说，是想让你们明白这是怎样的一个人。这段故事大

概需要六分钟才能讲完，而这还不是让你们感到不适的部分。 

他有孩子，他曾经讲过一个故事，说有一次他们在沙漠里，他想

让孩子们学习脱水的危险。所以，他实际上让孩子们迷路。他们还小，

他故意让他们在沙漠里迷路。他自己知道孩子们在哪里，但孩子们还



小，我忘记具体几岁，但他们迷路了。他的目的是让孩子们在沙漠中

经历脱水的痛苦，从而学到一个深刻的教训，然后他会去救他们，这

是一个他们不会轻易忘记的经历。我猜如果他们在这里，他们会说：

“我记得那件事，你怎么可能忘记呢？” 

于是我们会想：“这是不是有点接近虐待了？”我不是来评判他。

我是说，他在现场，他在看护，确保没有真正的危险发生。我的重点

是，神拥有父亲般的爱、权能和智慧，能够从我们出生到死亡全程掌

管。如果一个人说：“我打算给你注射毒药让你死去，好教你一课”，

那我们必须把这个人关进监狱，因为他没有掌控生死的能力，也无法

真正施行拯救。但神没有这些限制。 

所以，当神说：“看哪，我定了你的生辰，也定了你死亡的日子”，

他是在他的实验室中操作，拥有完全的权柄和能力。让我告诉你另一

点，神设立这些管教是有目的的，这些不是惩罚性的，不是像圣经所

说针对不信者的惩罚。神最终的目标是，让我们完全依靠基督，在他

里面找到平安的义果。当你我有一天躺在床上，一无所有，仅仅有人

试图让我们舒服时，神并没有离开。他从未缺席，他预定了我们的经

历，甚至我们的苦难，都是为了让我们将目光始终停留在他身上。这

就是神在我们生命中的目标，他追求这一点坚定不移，而我们常常会

疲倦，说“够了”，而他说：“我还没完成，当我完成你时，我们就

要在一起了。” 

第三点是，我们要信靠神的应许，相信他使一切事物，包括我们

遭遇的最坏事，都能协同作用，为我们的益处工作。朋友们，你可以

看到这两者是相连的：我们生命中没有一件事不是神为了我们终极益



处而安排的。毫无例外。我们都熟悉罗马书 8 章 28 节：“万事都互相

效力，为善于爱神的人，就是按他旨意被召的人。”这是我们很多人

的最爱经文，对吧？但我们常常把这节经文理解为“某一天会有好的

事情发生”。今天很糟糕，但我相信将来会好。但凭经验观察，这对

很多人并非如此：生活可能先好转，随后又更糟，至少从人的观察来

看，并不是线性向好的发展。 

这节经文的意思是，我们现在就拥有应许。此刻，不管你今天经

历怎样，不管你的消息是好是坏，这应许对你我都是当下真实的。不

是某个未来要发生的事，而是此刻，天上的丰富已经属于我们。我们

的主掌管事件的进程，让我们能够开始窥见这一真理。无疑，对于呼

求主名的人，未来有荣耀，但我们需要开始明白，对于神的儿女，我

祈祷你们都是，当下就是神的恩赐，不是遥远的未来，而是现在。 

第四点，谦卑并深刻意识到我们不配神手所赐。我们必须记住自

己应得什么。一位伟大的改革宗神学家曾说：“你无法真正理解自己

罪的深度。”我们往往会带着微妙的“应得感”，认为如果事情出错，

我理应不该承受。这在某些暂时的情况下或许成立，例如有人被冤枉

入狱，他们不应受刑，我们理解这个。但我们必须回头从属灵角度看，

认识到即便在次要因果上你是无辜的，当你身处囹圄时，也应当认知

神的手在其中，而你应得的甚至比监狱更严重。 

我并不是说我们要整天低着头，自怨自艾，或者像乌云压顶般沉

浸自我批判中。不是这个意思。我指的是，我们要诚实而深刻地理解

神的圣洁，以及我们从他手中应得的惩罚。只有当我们真正明白这一

点，才能体会从他手中所领受的一切是何等珍贵。 



创世记 32 章 10 节，雅各说：“你向仆人所施的一切慈爱和诚实，

我一点也不配得。”再如但以理书 9 章 8节：“主阿，我们和我们的

君王，首领，列祖因得罪了你，就都脸上蒙羞。”圣经非常清楚地强

调人类的堕落和罪性。改革宗圈子里也强调“全然败坏”，认识我们

是彻底绝望的罪人。我听过一些人说：“我不想去一个每周都告诉我

我有罪的教会。”我理解这种感受，但如果只是被告知自己有罪而没

有福音，那就像去医院，只告诉你患了癌症，却叫你回家看电视直到

死亡。这是无助的。但如果医生告诉你病因并且有治疗方案，你才会

寻求医治。同样，我们必须认识自己的罪，才能真正接受救恩。 

这让我很欣慰，因为我早已明白，每天早上我并不需要担心如何

讨神喜悦，也不需要追求神的认可。我的肉体、思想、判断和行为都

无法达成完美，这是徒劳的。但这并不意味着我们不该全心爱神、爱

邻居，正如耶稣所教导的。我只是说，如果我们对神的认识建立在必

须通过成功才能获得认可，那我们永远无法满足。 

承认全然败坏，意识到自己在救赎桌上唯一能献上的就是罪，这

本身是一种净化，也是极大的喜乐与知足之源。朋友们，当我们明白

神本不欠我们任何东西，只赐下怜悯时，我们就会减少贪恋。 

第五点，通过关注比自己更高尚的人，他们在世界上曾经历更低

劣、更受苦的处境。圣经教导我们，救主无固定居所，希伯来书说那

些世人不配的人，我一直觉得这是非常惊人的陈述，不是耶稣，而是

人。那些人无固定住所，许多贫困、受苦、受折磨。希伯来书 11 章

35~38 节提到：“有妇人得自己的死人复活，又有人忍受严刑，不肯

苟且得释放，为要得着更美的复活。又有人忍受戏弄，鞭打，捆锁，



监禁，各等的磨炼。被石头打死，被锯锯死，受试探，被刀杀。披着

绵羊山羊的皮各处奔跑，受穷乏，患难，苦害。在旷野，山岭，山洞，

地穴，飘流无定。本是世界不配有的人”。这些人在圣经中被提起，

是为了给我们提供激励和榜样。至少希伯来书的作者在写给当时的读

者时，是为了鼓励他们；而我们今天阅读这些人的经历，仍然得到同

样的目的，他们的处境极其艰难，但他们的信心使他们获得了极大的

见证，他们是世人所不配的人。圣灵如此称颂一个人，这是何等美妙。

经文告诉我们，所有这些人都是因信得了美好的见证。这是该段经文

的终极重点：人非有信就不能得神的喜悦（希伯来书 11 章）。 

另外一个要点是，尽管他们做了许多美好的事，他们之所以得到

美好的见证，都是凭着信心。以防你不清楚，所有得救的人，从亚当

起直到最后一个活着的人，都是靠着在基督里的信心得救的。没有其

他方式。即便耶稣尚未降生，神已经应许了救恩，而神的应许与成就

同等确定。耶稣在创世以前就被钉在十字架上，但这些人的例子提醒

我们，他们的人生是我们不愿经历的；我们也看到耶稣的人生是完美

而圣洁的，而我们当从中认知自己与他们相比的差距，并受激励去仰

望神。 

我记得我第一次得到自己的自行车时非常高兴。我们不算贫穷，

但家庭条件有限，衣服多数是妈妈在二手店买的。直到上大学，我的

室友是田径运动员，来自牙买加和西印度群岛。一天我对他们说，我

小时候很穷。室友听了大笑：“你穷？”我说：“我爸每年大约挣四

五千美元。”他们互相看着笑，因为他们父亲年收入只有一百五十美

元。我说：“你们不明白，我穿鞋要穿到破烂。”他们说：“你有鞋



就不错了。”我们继续聊下去，我才意识到，我其实不算真正贫穷，

但小时候穷到买不起自行车。后来有人送我第一辆自行车，为什么送

我呢？因为它没有轮胎，只有轮圈。但我七岁时骑着这辆自行车，心

里高兴得像个小孩子。邻居们不高兴，后来他们筹钱给我买了带轮胎

的自行车，我还想要香蕉座、高架座，甚至带变速器的自行车。自行

车不够，我还想要汽车。我买了第一辆车，1962 年的奥兹莫比尔动态

88，只花了 125 美元。那种兴奋、那种喜悦，这是我们心里天然的不

满足感。 

如果我们能变成那种看到没有轮胎的自行车就高兴的人，该有多

美好。但我们总是不满足，总是追求更多。你可能听过一句老话：“我

曾因没有鞋而哭泣，直到看到一个没有脚的孩子。”这句话确实有道

理，它要求我们有一种成熟的心态去领会。多年前，我们曾带年轻人

去墨西哥孤儿院，希望他们通过服务和帮助孤儿，体会自己的福分。

但这种体验往往是难以把握的。我们被宠坏了，包括我自己，正是因

为缺乏知足，而这种缺乏知足导致贪恋，贪恋引发其他罪恶，而罪恶

带来毁灭。 

希伯来书 12 章告诉我们，在奔跑属灵的赛程时，我们会疲倦、灰

心，但我们必须学习坚持。很多人说：“我想像耶稣，但我不愿忍受

他所忍受的痛苦。”希伯来书说：“救他们的元帅，因受苦难得以完

全，本是合宜的。”耶稣的完全不是因他有罪而成无罪，而是因他完

全顺服神的旨意，这顺服在苦难中完成。我们往往不愿意被打扰，更

不愿受苦；但正如希伯来书作者提醒的，耶稣经历了人类的敌意，为

了让我们不至于灰心和气馁。 



知足从何而来？从我们开始认识自己的属灵祖先，认识神使他们

成圣的严密方法，并思考神如何使我们之前的人成圣。下周我会继续

讲述这个清单，但今天我要强调一点：我们不能忽视那从基督宝血中

赐给我们的恩典。得神的喜悦，不在于我们遵守律法或遵行诫命的成

功，而在于我们在基督里的信心。希伯来书提醒我们，世界不配的人

给我们榜样，我们不应把目光停留在自己的成功上，而要仰望耶稣，

信心的创始成终者，是他赐给我们信心，并保守我们在信心中的平安。 

让我们祷告： 

天父，我们祈求你帮助我们成为这样的人，深深把握那通过基督

宝血赐下的伟大恩典，使我们被知足充满；当贪恋在我们心中萌芽时，

帮助我们认清并抵挡。父啊，求你帮助我们忠心行走，也帮助我们永

不忘记，真正的平安唯有在那一位，始终忠信行走的耶稣里得着。 

我们如此祷告，奉耶稣圣名，阿们。 


