
healingwings.net 

十诫系列讲道 13 

第五诫（三） 
出埃及记第 20 章 12 节 

维保罗牧师 2018 年 4 月 29 日 

翻译：甘晓春 2026 年 1 月 28 日 

 

请大家翻开圣经，来到出埃及记第 20 章，我们今天只看一节经文。

这是第五条诫命，我们今天早上要完成对这条诫命的思考。 

“当孝敬父母，使你的日子在耶和华你神所赐你的地上得以长

久。” 

我们祷告： 

父啊，当我们读到圣经中提到，对你的律法理解不正当时，它会

变成一项死亡的执事，这让人震惊。我们祈求，当我们研读你的律法

时，绝不是这样，恰恰相反，它应当是美好的，是能转换心灵的，是

将我们带向基督十字架的道路。我们祈求，使我们能认真对待并正当

地回应耶稣的话，当他谈到律法时，是希望我们以全心、全意、全灵、

全力去行走在其中。求你帮助我们成为有坚定信念的男女孩童，寻求

在你眼中行公义。 

愿我们绝不认为自己可以凭自己的行为在你面前表现义行，从而

获得你的接纳；因为只有基督的义，才能赐下恩典与拯救。父啊，帮

助我们成为明白你旨意并渴望通过基督行在你道中的人，我们如此祷

https://healingwings.net/


告，阿们。 

简要回顾一下，我们一直在讨论第五条诫命，孝敬父母，并且明

白这条诫命实际上延伸到神所设立的所有权柄。我们讨论了当我们忽

视这条诫命时，就忽视了神为我们人生方向所提供的指引，也忽视了

神为我们生活中的圣洁所提供的引导。 

我们稍微谈到如何尊敬那些有权柄的人物，这包括承认他们在我

们生命中神所赋予的地位。我们承认他们的权柄，承认他们应当被尊

敬。我们要为那些处于这些职位上的人祷告，使他们能以祝福下属的

方式行使权柄，让我们的生活得以平安。 

我们也谈到诺亚的儿子们，警告我们不要模仿那些急于揭露父亲

不义之人的行为。我们不应急于对神所设立的权柄心生恶念。最后，

我们讨论了尊重和顺服，孝敬还包括顺从与回应呼召。 

总而言之，这就是我们过去两周所讨论的内容。 

我记得几年前在一所退休老人院带领圣经学习，有 25 年的时间。

我在那儿教授圣经课程。参与者大多是寡妇，年龄大多在 70 至 80 岁，

有些甚至超过 100 岁。我记得当我向她们提出这条诫命时，她们的反

应相当强烈。 

在场的人普遍觉得自己在子孙后代眼中被忽视，似乎没有价值。

她们感到被忽略，长时间无人探访。尤其是寡妇们普遍有这种感受，

她们认为这条诫命在我们当今文化中似乎被抛弃了，而在其他时代或

文化中，年龄越大，受到的尊重越多。 



上周问答时有人提出一个问题，我想在今天的聚会中回答。问题

是，这条诫命是否包括我们照顾年老父母的责任？我的回答是明确的，

是的，我们有责任照顾父母。 

保罗在写给提摩太的书信中这样说：“要尊敬那真为寡妇的。若

寡妇有儿女，或有孙子孙女，便叫他们先在自己家中学着行孝，报答

亲恩，因为这在神面前是可悦纳的”（提摩太前书 5 章 3~4 节）。耶

稣在马太福音 15 章 5 节也讲到，当时有人说，他们愿意照顾父母，但

凡本应给父母的，却献给了教会，这在神面前是可责的。 

这里提到“报答父母”，意思很简单：当孩子无法自理、无法喂

养自己、无法系好安全带、无法换衣服时，父母照顾他们；当父母年

老，需要类似的照顾时，孩子有责任承担。 

我并不是说不能使用资源。我们有辅助生活设施、养老院等。根

据需要程度，有时全职工作的人无法全天候照顾年迈需要持续关注的

人。合理利用这些资源，不等于违反诫命，但绝不能成为完全放弃父

母的借口。经文对此有明确的警告，我们的良知也应明白这一点，但

现实中往往做得不够。 

保罗谈到第五条诫命时指出，这是“第一条带应许的诫命，使你

得福，在世长寿”（以弗所书 6 章 2~3 节）。出埃及记中说，你的日

子在所赐之地上得以延长。律法最初是给以色列人进入应许之地，而

现在，新约教导我们，这祝福不仅局限于中东某块土地，而是整个世

界。正如以赛亚书所说，神的义必遍及全地，正如水充满海洋。这意

味着整个世界都将受到祝福的影响。 



因此，保罗引用“第一条带应许的诫命”时，强调行孝的祝福，

并呼应世界范围内的祝福概念。这可能让一些人觉得有争议，因为有

人认为在基督里，所有祝福已经成就，人与神之间不存在因行为而获

得祝福或受罚的可能。但我认为，这是一种对福音理解的误读。 

我们可以回顾信仰告白，它们虽然不是神的话语，但经过长期检

验，确认圣经是神对人完全可靠的启示。当有人说只相信圣经而不信

告白时，他们的立场本身自相矛盾，应当修正。现在我们要集中注意

力，深入思考我们所学的内容，这是关键的一点。我们读到，《威斯

敏斯特信仰告白》第 19 章第 6 段： 

“虽然真正的信徒并非在律法之下作为行为之约以此来称义或受

定罪，然而律法对于他们，以及对于其他人，是极有益处的；因为律

法作为生活的准则，指示他们神的旨意和他们的责任，引导并约束他

们按此行事，同时显明他们本性、心灵和生活中的罪恶污染。借此审

视自己，他们可以更深地认识到对罪的羞愧与憎恨，并清楚看见他们

对基督以及他完全顺服的需要。” 

当我们看律法、寻求在律法中行走、寻求顺服律法时，它告诉我

们神的属性和本性，也告诉我们自己的本性，同时显明我们需要基督。

对此，我认为应当完全认同，如果不认同，那是一个更复杂且令人忧

虑的问题。 

这整章都是关于神的律法。在信仰告白中也提到：律法对重生的

人同样有益处。对于重生的人，也就是基督徒，律法可以约束他们的

败坏，因为律法禁止罪恶。这一点与我们今天所看的经文密切相关：



律法所威胁的，显明了罪恶所应得的后果，以及人们在此生可能承受

的苦难。虽然信徒从律法所受的咒诅中被释放，但律法依然显示出我

们应有的方向。 

如果我们按照自己的欲望、天性和肉体本能生活，就会发现我们

生活在政治、道德和伦理混乱的文化中。显而易见，顺从律法会带来

祝福，不顺从则会带来苦难。保罗在这里说得很清楚：孝敬父母是第

一条带应许的诫命，使你得福、在世长寿。 

告白指出：“虽然从律法所威胁的咒诅中得释放……”意思是，

基督徒所经历的苦难，并不意味着我们落在神的咒诅之下。主管教他

所爱的子女。我们不应认为自己因不顺从而失去神的喜悦，就像孩子

若违背父母受管教，也不意味着失去了父母的喜爱。事实上，正相反，

当父母停止管教时，意味着他们放弃了作为父母的责任。管教恰恰显

示出父母的关心、爱护，以及对我们品格的关注。 

告白进一步说明顺从律法会带来祝福：“同样显示出神的眷顾，

显明顺从的喜乐以及履行律法所能得到的祝福。”也就是说，当我们

按照神的律法行事时，应当有对祝福的期待。有人可能会说，这是不

是把我们置于“行为律法”之下了？告白的作者们都是牧师，他们非

常明白这一点。他们在告白中回答了这样的问题：这些祝福并非因为

我们有权利而获得，并不是行为律法下应得的回报；顺从律法带来祝

福，并不意味着我们脱离了恩典。顺从与祝福、违背与苦难是完全不

同的范畴。 

第 7 段再次重申：律法的这些用途，并不与福音的恩典相抵触，



反而是顺服其精神，顺服基督的灵，使人的意志自由而喜乐地行律法

所要求的善。我们应当看到其中之美，并且欣然去行，因为这是正确

的，是美好的，也会带来祝福。 

每个人都想像外邦人那样生活，却希望邻居像基督徒那样生活。

然而，即使那些像外邦人般生活的人，也会在时间中发现，这种生活

无法带来真正喜乐。在神的律法中行走，能在我们心中、在我们所处

的世界中产生美好，这是显而易见的。 

在我刚才引用的两个段落中内容很多，我们无法在此完全展开。

足够说明的是：救恩是单凭恩典、单凭信心、单靠基督，这是核心真

理。但这并不意味着在世上，我们对神律法的顺从或违背没有后果。

这一点必须清楚理解。朋友们，那些诅咒，就是社会不尊敬父母所带

来的苦难，非常多而且严重。箴言 30 章 17 节说：“戏笑父亲，藐视

而不听从母亲的，他的眼睛，必为谷中的乌鸦啄出来，为鹰雏所吃”。

这是非常严厉的语言，描述不敬父母所带来的苦果。对于不信的人，

忽视神所设立的权柄，也会带来类似的惩罚。 

现代心理学有一种趋势，我们必须谨慎。我并不完全否定心理辅

导的价值，有些人在专业辅导下，能处理生活困境。但有些基督徒在

谈心理学时，主张完全否定辅导。我听到有人说，耶稣说：“去吧，

从今以后不要犯罪”。我认为，这听起来简单，但对于陷入罪恶的人

而言，并不够。真正需要的是：鼓励与指导结合，提供可执行、可监

督的方案。 

心理学界中有一种趋势，竟鼓励羞辱、贬低父母，甚至侵入一些



基督徒群体。这显然违背圣经教导。经文早已指出，许多问题都可追

溯到我们成长时父母的教导，这是圣经对诫命的应验。 

神说：“恨我的，我必追讨他的罪，自父及子，直到三四代，爱

我，守我诫命的，我必向他们发慈爱，直到千代”（出埃及记 20 章

5~6 节）。我们看到，从世代到世代，我们都受到影响。我父亲离世

多年，那时我才 23 岁，但我仍能在自己身上看到他的影子，也能在我

的孩子身上看到我和他的延续。 

毫不奇怪，父母在我们生命中所扮演的角色，塑造了我们是谁。

在地上的关系中，没有任何人能比父母对我们的生活产生更深远的影

响。 

有时，我们回头看父母，会觉得他们没有尽到责任。也许你受过

伤害，觉得父母严厉、虐待或疏忽。也许这是事实，但我要告诉你，

解决问题的办法不是自以为聪明，试图通过羞辱或贬低父母来“疗愈”

自己，那绝不是答案。 

这确实会造成困难，也很难判断在生活中应如何处理这种关系。

有人在问答时间会问：我应该在什么程度上允许父母继续发挥影响？

这些问题没有简单答案。我只是想说明：在一些基督教圈子中，有人

采纳了一种世俗心理治疗方法，认为解决问题的办法就是完全不顺从

父母，甚至贬低和羞辱他们。 

更重要的是，当我们的孩子看到我们不尊敬父母时，他们很可能

会模仿我们的行为。这并非威胁，而是事实。如果孩子看到我们轻视、

贬低、羞辱父母，无论父母在不在场，他们都会受到影响，甚至可能



在将来对我们做同样的事情。我们必须谨慎，不要被这种本能支配。 

你父母的问题在于，他们随从自己的本能，按自己的眼光行事，

随从肉体和文化的引导，而不是按神的旨意。我们不能模仿他们，也

不能说：“我也要随从我的肉体，也要顺应文化智慧。”那样我们只

是在重复父母的错误。我们需要超越这些，以神的方式行事，尤其是

在对待父母和其他权柄人物时。 

朋友们，叛逆与忽视这条诫命会破坏家庭，是社会结构崩溃的根

源。不尊重父母，会扩展到其他权柄人物，导致社会陷入暴力、疾病、

混乱、痛苦和早逝。保罗谈到这条应许时也提醒我们（以弗所书 6 章

2~3 节）。 

也许你来自一个被虐待或教育不善的家庭，也许你是家中第一个

真正信主的人，我鼓励你打破这个循环。从上一代传下来的伤害不再

延续到下一代，由你开始改变。你努力阻止这些负面模式传递给你的

孩子。也许多年以后，当我们都在天上，你的后代会感激你，但更重

要的是，他们必然会因你改变了这一循环而受益。 

撒母耳记下 15 章讲到大卫和押沙龙的悲剧故事。神让这件事生动

可感地呈现给我们，因为押沙龙描述得英俊美丽，令人喜爱，但他因

早年的家庭问题与父亲产生矛盾。他在城门口倾听民众的抱怨，并告

诉他们：“这是我父亲无能，政府无效。我来照顾你们。”押沙龙试

图削弱父亲的权威，蔑视父亲。 

大卫爱押沙龙，然而，当押沙龙死去，王国陷入混乱时，大卫心

碎，他的儿子被吊死在树上，长发垂地。我们从这件事中看到，当人



试图篡夺本不属于自己的权威时，会带来深重后果。我们必须谨慎，

不可效仿押沙龙的行为。 

有人会问：难道我们必须无条件顺服每一个权柄吗？答案是否定

的。顺服并非盲从，而是基于对神权威的认识。我们学习十诫，正是

为了明白谁才是最终的权威——神，以及祂教导我们应做与不应做的

事。 

如果你不知道神的诫命，仅凭感受生活，或者说“圣灵引导我这

样做”，那很可能只是随从肉体的感觉，而非圣灵的引导。感受并不

能证明顺服神，感受是肉体的产物。即便是在基督徒社会中，如果人

们仅凭感受行事，也会混乱。我们必须知道神的律法，以辨明是非，

也以辨认权柄是否越界。 

最清楚的例子在使徒行传 5章 28~29 节：当宗教权威下令彼得停

止传道时，他们说：“我们不是严严地禁止你们，不可奉这名教训人

吗？”然而，彼得和使徒回答：“顺从神，不顺从人，是应当的。”

当权威命令违背神旨意时，我们必须顺从神，而非盲目随意行动。唯

有认识神的律法，才能明白何为绝对权威。 

当我打开电视，看到一些讲道场景，我真的很沮丧。我并不是圣

经专家，我并没有所有答案，但我看到一个满座的体育场，有两万人，

一个人在讲台上讲道，所说的内容几乎与圣经毫不相干。台下的人看

起来都很聪明，穿着西装，似乎都有工作，而且能保持工作。我心想：

这些人在经营企业时，是不是也像对待宗教那样缺乏诚信？ 

 



有时候，我看到那些讲台上的人，连经文都未认真读，或者解释

完全曲解经意，真的让人不知所措。我并不是夸大其词，但我怀疑他

们是否真的认识神的律法，是否真正理解基督的福音。如果他们明白，

恐怕早就离开，或者至少不会下周再来听。 

最后我要结束今天的讲道，我引用历史上最有权威的一句话，同

时也是最排他的声明。在此之前，我想指出一件事：正确认识并回应

权柄，并非容易。我们的生活中有许多权威，有时甚至互相冲突。你

可能有职场上的老板、警察、消防员、父母、长老或牧师。作为牧师，

我个人并不在你生活中拥有权威，权威属于教会长老的集体，但你可

能同时面对多个权威人物，他们可能给出不同的指令，这就需要判断

各自的权限。我上周提到过，举例来说，如果你在车里，看到警灯闪

烁，警察喊“靠边停车”，而你母亲说“不要停”，此时你应顺从警

察，因为这是他的管辖范围。 

历史上最有权威的声明，是耶稣所作。我之前提到过，他也做出

了历史上最排他的声明：“若不藉着我，没有人能到父那里去。”而

最有权威的声明，则是大使命的开头：“天上地下所有的权柄都交给

我了”（马太福音 28 章 18 节）。这意味着耶稣拥有绝对主权，覆盖

天地万有。 

初看圣经，似乎存在矛盾。哥林多后书 4章 4 节称撒但为这世代

的神；约翰一书 5 章 19 节说“全世界都卧在那恶者手下”。似乎在当

时，撒但掌权。但另一方面，圣经也称耶稣为“万王之王，万主之主”，

早在两千年前，他就是万物的掌权者。那么，到底谁掌权？是撒但还

是神？答案其实非常明确：撒但是被造之物，不是神，他的掌控已在



十字架上被彻底击碎（哥林多前书 2 章 8节）。当耶稣钉十字架时，

撒但对世界的黑暗覆盖已经宣告终结。福音开始传开，人们因基督的

权柄而信主。 

既然耶稣拥有至高权柄，我们应信靠他。无论生活中遇到什么挑

战、面对什么争战、穿越什么险境，都无法将我们从他手中夺去。他

掌管一切。耶稣是万王之王，这不仅是一个称号，更是一个原则：无

论是国王、总统、省长、警察，还是父母，他们都不是我们生命中的

最终权威，唯有基督才是。 

圣经说：“王的心在耶和华手中，好像陇沟的水随意流转”（箴

言 21 章 1 节）。也许你会想：如果是我掌控王的心，我会让他走另一

条路。但朋友们，当我们最终看见神从永恒所定的旨意时，我们会感

恩，神使用那些权柄人物，即使方式让我们难以理解，也在祂的掌控

之中。 

最后，我想强调一点：处在权柄位置的人，不仅对神负有责任，

也要为被管辖的人服事。耶稣是我们的榜样，祂拥有天上地下所有权

柄，却说：“我来不是要受人的服事，乃是要服事人”（马太福音 20

章 28 节）。祂用权柄为我们而活，为我们而死，荣耀复活，升天，如

今仍在父面前为我们呈献宝血，直到永远。 

让我们祷告： 

天父，我们祈求，不抱怨你在我们生命中设立的权柄人物，而是

以智慧尊重他们。父啊，当我们被召顺服时，帮助我们彰显对你权柄

的承认。父啊，也请帮助我们不要依靠自己遵守诫命的能力，只信靠



基督，信靠祂永远顺服父的旨意。愿我们认识到，真正的盼望唯独在

祂。 

我们如此祷告，奉耶稣的名，阿们。 


