
healingwings.net 

十诫系列讲道 12 

第五诫（二） 
出埃及记第 20 章 1~3 节 

维保罗牧师 2018 年 4 月 22 日 

翻译：甘晓春 2026 年 1 月 28 日 

 

请翻到出埃及记 20 章 12 节，神的话语写道： 

“当孝敬父母，使你的日子在耶和华你神所赐你的地上得以长

久。” 

在我们阅读神的话语之后，让我们祷告： 

天父，我们祈求你赐给我们合乎圣经的理解，教导我们如何回应

你所安排在我们生命中的权柄人物。考虑到历史上无数权柄被滥用的

情况，这确实令人感到困难。我们常常会疑惑，面对这些事情，你的

手在何处？有时，我们内心的倾向是想要一概置之不理。求你帮助我

们不持这样的冷漠态度，使我们能够认识到，你实为万王之王，万事

都在你掌管之中，你的心意如同河水般，随你的意旨引导万物。 

求你帮助我们在面对那些被你安排在我们上方的人时，能够更加

明白你的主权，明白我们应如何在顺服中行事。我们以上所求，奉耶

稣的名，阿门。 

今天早上，我将先做一个小小的复习，然后继续完成上周未讲完

的内容。今天我打算把讲道分为十个要点，这样你们可以清楚知道我

https://healingwings.net/


讲到哪一点，也可以看时间判断是否能讲完。 

第一点：我们对权柄的整体态度。纵观历史，曾经存在许多有权

柄的人物，暴君、独裁者、君主、教皇，他们的权柄不可质疑，人若

提出异议，等于自寻死路。而在我们所处的时代，至少在我们现在的

文化中，呈现出另一种趋势，几乎完全漠视权柄，仿佛生活中根本没

有任何权威。这两种极端都不正确。我们必须理解，在这两者之间，

圣经教导我们对神所设立的权柄有正确的理解，这在“孝敬父母”的

诫命中有所体现，这条原则实际上扩展到所有权柄。 

第二点：我们必须认识到，当我们忽视神所设立的权柄时，会错

失很多益处。承认权柄，不仅会带来圣洁，也会给予方向。利未记 19

章 1~3 节写道：“耶和华对摩西说，你晓谕以色列全会众说，你们要

圣洁，因为我耶和华你们的神是圣洁的。你们各人都当孝敬父母，也

要守我的安息日。我是耶和华你们的神。” 

我们看到，这条诫命与追求个人圣洁相连。承认生命中合法的权

柄人物，能够帮助我们在个人圣洁上成长，也指引我们生命的方向，

显示神可能为我们安排的路径。 

正如我上周提到的，这条诫命所强调的责任原则，不仅是要我们

的行为合宜，还要我们的心态端正，不仅对父母如此，对神安排在我

们生命中的所有权柄都是如此。圣经中用“父”“主”“主人”等称

呼那些在我们生命中具有领导权的人。这条诫命不仅仅针对父母，还

包括所有被神设立在我们上方的权柄人物。 

第三点：我们谈到“孝敬”这个词的意义，它有非常具体的内涵。



希伯来语中，“孝敬”意指“有分量的、重的”。在上世纪 60 年代，

我们常用“重”来形容一个人，如果某人表现出智慧、洞察力和敏锐

的见解，我们会说这个人很“重”，实际上与希伯来语的概念不谋而

合。 

这意味着，我们对他人的尊重，不是基于个人判断这个人是否值

得尊敬，而是基于神在我们生命中所赋予他们的地位。这里的难点在

于，你可能心里并不认为他们值得尊敬，但仍要在顺服神的情况下将

他们视为有分量的人。 

第四点：上周我们提到，我们应培养这种态度的原因，是因为神

掌管我们的领导者。神设立也移除君王。即便我们通过选举投票，表

面上好像是我们选择了某人，但从根本上来说，是神安排了这些关系。

神让你与配偶相遇，成就婚姻，没有人可以破坏神所连合的。 

我们必须认识到，神掌管万事，而不是我们自己。因此，如果神

在我们生命中设立了某个人的角色，我们首先应当视他们为有分量的

人，因为这是神所设立的关系。 

我们还讨论过罗马书13章1~2节，这段经文有力地说明了这一点：

“在上有权柄的，人人当顺服他。因为没有权柄不是出于神的。凡掌

权的都是神所命的。所以抗拒掌权的，就是抗拒神的命。抗拒的必自

取刑罚。” 

这段经文强调，神设立了权柄。然而，这并不意味着位于权柄位

置的人在每一件事上都是正确的。我听过有人误解这段经文，以为无

论教会长老会作出何种决定，无论多么不合圣经或不敬虔，都必须无



条件顺服。但实际上，当权柄人物拒绝承认终极权威时，我们必须作

出判断，决定听从谁。 

这并非易事。例如，我作为父母，对孩子有权柄，但若我的孩子

在开车时遇到警察指示停车，而我却告诉他不要停，这时孩子必须在

两位权威之间作出判断。在这种情况下，警察才是具有合法权威的人。

我们必须识别谁在其职权范围内行使权柄。 

同时，我们也不应因权柄人物表现不完美就彻底否定他们。当保

罗写下关于承认权柄的教导时，所处时代的权柄人物，无论在教会还

是政权中，都极其恶劣。法利赛人极其可恶，罗马的凯撒们也是如此。

然而，保罗仍然教导要承认这些权柄人物。罗马教会的信徒在面对这

样的权柄时，也必须理解，所有权柄都是神所设立的。 

朋友们，承认神在我们生命中所设立的权柄人物，有极大的益处。

箴言 23 章 22 节写道：“你要听从生你的父亲。你母亲老了，也不可

藐视她。”这句话提醒我们，要努力理解并接受智慧、教训和洞察力。 

箴言 1 章 8~9 节也说：“我儿，要听你父亲的训诲，不可离弃你

母亲的法则。因为这要作你头上的华冠，你项上的金链。” 

因此，我们承认并回应生命中的权柄人物，动机之一，就是认识

到这些权柄都是神所设立的。 

第五点：要警惕我们的本能。 

当我写这篇讲道时，我思考到自己牧养这间教会已久，非常了解

这里的会众，也认识一些你们的父母，认识一些权柄人物，认识一些



老板。我了解很多人所面对的情况，因此也明白自然会有一种倾向，

你会想：“你不了解我要承认和尊敬的那个人是什么样的。” 

生命中有些处在权柄位置的人，确实很糟糕，刻薄、狂妄、可怕、

亵渎、各种问题层出不穷。你会想，别人根本无法理解他们有多糟糕。

记住：尽管他们不好，但他们还没有像时代那样邪恶。彼得在讲到凯

撒时，可能就是指那个情境，他说要尊敬君王。我理解，这确实很困

难，我们的本能会告诉我们：“那个人根本不值得我尊敬。”我提醒

大家，要警惕这种本能。这种倾向是我们必须去抗争的。 

回想圣经中，我们看到许多权柄人物都不完美。正如我刚才提到

的，当彼得说“尊敬君王”时，那些凯撒没有一个真正配得荣耀；撒

母耳的儿子们作审判官时，也极其可恶，收受贿赂、败坏公义。但当

以色列人说“不想要这些人”时，神的回应是：“他们不是拒绝你们，

而是拒绝我。”这真是令人震惊，但我们必须警惕自己的本能，并通

过祷告回应。 

我们可以为那些在权柄上的人祷告。提摩太前书 2 章 1~2 节写道：

“我劝你第一要为万人恳求祷告，代求，祝谢。为君王和一切在位的

也该如此。使我们可以敬虔端正，平安无事的度日。” 

这段经文强调，我们应当为在位者祷告。即使我们心里犹豫，可

能会想：“我会为他们祷告，但真希望他们消失。”我们需要先认识

到，我们应首先祈求神在他们的生命和心中工作，使他们经历成圣，

从而让我们也能平静安稳地生活。尽管我们有时觉得这些人永远不会

改变，但我们仍应热切、恒切、不间断地祷告，绝不放弃。 



第七点：不要急于贬低权柄人物。 

我们的本性中往往有一种倾向，尤其是在我们渴望自由或按自己

意愿行事时，想要排斥、否定或取消那些会让我们负责任的人。 

有人做了一个有趣的海报，上面有只小狗在奔跑，写着“像敞开

大门一样去生活”。我看到时心里感到振奋。但我家有只狗，若真的

把门打开，你猜会发生什么？它可能会被车撞，它并不聪明。它只是

兴奋，四处乱跑。 

这正像我们若想生活中没有任何权威约束，结果可能非常危险。

六十年代曾有教育研究，尝试取消游乐场的围栏。结果发现，孩子们

反而集中在中间，因为中间看起来更危险；而当围栏重新建立时，整

个游乐场被充分利用，因为孩子们意识到围栏带来的安全。 

同样，神的诫命就像这些高墙。如果你越界，会带来坏结果；而

在墙内，你可以玩耍、享受。在这些界限之内，夫妻、子女，可以享

受神所赐的恩典，以神所设定的方式。 

然而，当我们想要突破这些界限时，我们就会开始贬低、否定那

些神安排来维持界限的权柄人物。我见过无数次，有些人慢慢与父母

断绝联系，不与教会中年长或有权柄的人交流，他们在有系统地排除

所有会让他们负责任的人。这通常是因为他们进入了不敬虔的阶段，

不希望有人纠正他们。 

我们常常抱着“像门敞开一样生活”的想法，却因此破坏了神为

我们设定的界限。我们试图贬低、取消那些在领导位置上的人，认为



他们不配掌权。 

在圣经中的一个例子是挪亚。挪亚总体上是个义人，但他也有严

重的失误：他喝醉、赤身而露。这时，他的儿子含，后来成了一个不

敬虔民族的祖先，他做了什么？他出去传播消息，而另两个儿子闪和

雅弗则遮盖父亲的裸露。当我读到这个故事时，我感受到的是，含的

态度是：“这个老头并不像你们想象的那样义。” 

这种倾向表明，我们很容易发现权柄人物的缺点，就想贬低他们。 

这也是加尔文主义中我欣赏的一点：全然败坏。希望我们没有假

装自己已经过上了胜利的基督徒生活，不再需要耶稣。教会和基督信

仰正是为罪人而设。耶稣不是为义人而来，而是为罪人而来。若没有

病人，医生就不需要了。这个教导提醒我们：我们都软弱、都需要救

主，教会正是为此而设。 

但我们心里常常存着这样一种想法：对那些要在我之上作领袖的

人，我有一个标准，而这个标准就是完美。只要我在他们身上看到哪

怕一点点的失误，我就要把它揭露出来。为什么？因为这样一来，我

就不必再像从前那样对他们负责了，他们已经不如我原先以为的那么

好。 

有时我的孩子会问我一些问题，他们会问我年轻时做过的事情。

随着他们年龄渐长，我也越来越坦诚，不是说我从前撒谎，而是更加

完全地敞开自己，说我做过这个、做过那个。于是，孩子们就会有一

种反应，你们一定也听过这样的话：“既然你当年也这么做了，为什

么你现在却告诉我不该这样做？”对此我的回答总是：“我不是标准。”



我确实做过那些事，但我不是标准。 

我当过教练，带过一些比我优秀得多的运动员。我会告诉他们该

怎么做，如何击球，如何移动脚步。作为教练，有时你还必须示范，

而这对我来说越来越难了。有一次我看到自己的比赛录像，发现我几

乎把所有我教孩子们不要做的事情都做了一遍。我没有屈膝，没有准

备好。我知道正确的方法，我告诉你该怎么做，但我自己未必能做到。

所以我要说的是：你不该以我为标准，也不该以我为目标。 

在体育上如此，在信仰上也是如此。标准是基督，是祂的工作和

祂的义。我们不应当以人为终极标准。那些在你之上的人，他们的目

标是引导你归向基督，而不是让你效法他们本身。我们承认这一点，

是因为神的主权在其中运行。 

但我们必须警惕一种不健康的倾向，就是急切地想要贬低、揭露

那些在我们之上的人，好像终于抓住了他们的把柄，可以说：“我终

于看穿你了。” 

多年前，我带领一个查经小组。有一次在一个家庭聚会中，有人

问我主日聚会大概有多少人。那时我到教会才一两年，不是很确定，

于是就估算了一下，说大概一百二十人左右。结果，一位参加查经的

姊妹看着我说：“撒但感动大卫去数点军兵。”也就是说，因为我大

概知道主日有多少人聚会，就等同于被撒但感动。 

暂且不谈旧约中其实有命令要进行人口统计，也不谈作为教会长

老本来就有责任知道教会成员的情况。我要指出的是，我才刚到教会

不久，就因为这样一句话，被指控是受撒但感动。这听起来或许极端，



但类似的事情确实会发生。 

这背后是一种心态：我正在寻找一个机会，好让我可以否定你，

因为我已经不再想让你成为我生命中的权柄人物了。这是一种对待神

所设立之权柄极不健康的方式。我可以告诉你，这绝不是对我牧养事

工的支持，也绝不会帮助我成为一个更好的牧者。 

多年前我讲过十诫。在一次问答中我提到，身处领导位置的人，

应当以谦卑、顺服神话语的态度来行使权柄。后来有人提问说：“你

刚才说领袖要谦卑，可你是牧师，我们却被要求称你为‘尊敬的’。

那我们该如何理解这两者？” 

这是一个很好的问题。提问的人并非不敬，她是真心想弄明白，

作为一位领袖，既要谦卑，又被要求受到尊敬，这两者如何并存。 

我后来认真思考过这个问题。我意识到，人们尊重的并不是我这

个人本身，而是我所承担的职分。这是一个职分，是牧者、长老的职

分，这个职分本身应当被尊重。这也促使我更加努力地活出与这个职

分相称的生命。 

我们所有人，都应当以敬畏的态度对待神放在我们生命中的任何

权柄位置。因为根据希伯来书 13 章 17 节，那些行使权柄的人，将来

都要向神交账。 

坦白说，多年来，没有什么比这一点更让我心生敬畏的了。这并

非不健康的惧怕，而是一种对神负责的惧怕。 

因此，寻找机会去嘲讽、揭露权柄人物，并不是一种健康的属灵



态度。当然，圣经确实教导我们，要以合宜、合乎圣经的方式处理罪

的问题，不论这个人是否在权柄位置上。但这并不意味着我们可以肆

意挑剔、苛责那些主所设立、作为祂羊群之下牧者的人。 

第八点，合宜的尊重。 

我要读几节几乎令人震惊的经文。我无法在这里完全展开，我们

可以在问答时间继续讨论。请你们放心提出问题，不要害怕问所谓“愚

蠢”的问题。事实上，当你愿意这样做时，你往往会得到更多人的认

同，因为很多人都有同样的问题，只是不敢问而已。学会深呼吸，愿

意承受一点尴尬。 

经文说：“打父母的，必要把他治死。” （出埃及记 21 章 15 节） 

你也许会说：“那是旧约的律法，感谢神我们不在旧约之下了。”

但这种态度本身就不太健康。更何况，新约中也有类似的话，而且是

耶稣亲口所说。 

马太福音 15 章 4 节，耶稣说：“神说，当孝敬父母。又说，咒骂

父母的，必治死他。”这是耶稣的话，这让人感到不安，是不是？ 

我要说明几点，我们可以在问答时间再深入讨论。这些经文绝不

是在鼓励私刑，更不是在鼓励父母自行执行刑罚。父母没有权柄因为

孩子出言不逊就把他们处死。神从未允许人用这种方式施行公义。 

这些律法属于民事律例，神为社会设立了公义的执行方式，而不

是让人自己伸冤。尽管如此，这些经文至少应当让我们意识到一件事：

神极其看重人对权柄的态度，尤其是从父母开始。 



当敬虔的权柄秩序崩塌时，文化的崩坏往往随之而来。轻视父母，

轻视权柄，最终带来的就是混乱、暴力和死亡。某种程度上，我们在

当今文化中已经看到了这样的迹象。 

但我要再次强调，这并不是对私刑或无法无天的认可。神早已规

定，公义的实现必须按照祂所设立的方式进行，而不是人擅自夺取审

判的权柄。 

世界必须极大地不同，才能真正理解那些已经信从福音、已经意

识到我们应当以某种方式行事的人，会如何看待圣经中的律法。对我

们许多人而言，那些在现代社会看来极端的律法，比如说把绑架者、

强奸犯处死，似乎非常荒谬。也许对你来说这并不荒谬，但确实在今

天的社会中几乎无人执行。事实上，我个人认为这应当成为法律的一

部分，但圣经中记载的那些被定为死罪的事，必将有一天在历史的进

程中变得如此不可思议，以至于当人们行为恶劣而被处死时，我们也

不会感到惊讶。 

你需要稍微跳出你的舒适区，因为我说的这些事情，可能在我们

有生之年不会发生，但终有一天会发生。那时，信徒们会见证世界被

圣化至一种程度，那些所谓死罪的行为，在经过正当的法律程序后，

将不再是社会可以接受的行为。 

顺便提一句，如果我们严格遵循圣经所规定的民事公义，如今死

囚的人数会远少于实际情况。你可能会问：“我读过利未记，牧师，

那里列了二十多种死罪，为什么现在死囚这么多？”是的，但圣经规

定的正当程序是：必须有两名目击者，他们的作证关系到自己的生命。



如果他们说谎，将遭受与所见之人同样的刑罚。 

现代反对死刑的论点常常说：“我们会处死无辜的人，这太可怕

了。”其根本原因在于我们没有遵循圣经规定的程序，而是凭间接证

据判处死刑，没有保护无辜。圣经的要求是：除非有两名目击者，并

愿意为真相承担生命危险，否则罪人应当释放。事实上，如今死囚中

大约有 90%的人，是因为没有遵循这种圣经程序。由此可见，看似严

厉的律法，其实比我们现行的司法制度更具恩典。 

第九点，顺服。 

我在笔记里写到，尊敬神、尊敬神所设立的父母权柄，是无法与

顺服分开的。这个理解是正确的。然而，“尊敬”这个词并不总是与

权威直接相关。圣经中有例子，神责备以利，因为他尊敬自己的儿子

多于尊敬神。也就是说，你可以尊敬某些未必在你生命中拥有权威的

人，但当谈到真正的权威人物时，如果你心里只说“我尊敬你，但我

不会听你的话”，那就是错误的理解。 

新约中使徒保罗也引用了这条诫命：以弗所书 6 章 1 至 3 节说：

“你们作儿女的，要在主里听从父母，这是理所当然的。要孝敬父母，

使你得福，并在世长寿。”这里的“在主里”并不是说只有当你觉得

父母的要求正确时才顺服，而是强调顺服本身是对神旨意的顺从。 

同样，歌罗西书 3 章 20 节说：“你们作儿女的，要凡事听从父母，

因为这是主所喜悦的。” 

面对生活中众多不同的权威人物，我们可能会感到不易，但默认



的态度应当是：若一个人处于神所设立的权柄位置，我们首先的反应

应当是承认这份权威，并以适当的方式回应他们所带给我们的指导。 

第十点，顺服的儿子。 

下次我们聚会时，我想进一步探讨这条诫命的更多方面。但在今

天结束前，我希望大家能认识到，也愿我传讲诫命时的严肃与力度，

使在场每个人都感到挑战：谁能做到呢？ 

我常用运动来打比方。比如打棒球，当球来了，你需要准确击中

球，使球能安全上垒，并且每一次都尽力做到。没人能完美做到每一

次，但努力的过程本身是重要的。若因为无法完美做到就完全不尝试，

那就永远无法进场比赛。 

耶稣教导我们，要全心、全灵、全意、全力去爱神，去爱邻舍。

换句话说，要用全力去遵守诫命。这意味着，每一天都全力以赴，不

断追求在这些事上进步。越努力，你越会明白：谁能够真正做到？谁

配得以打开天上的卷轴？谁是那唯一始终顺服父旨意的儿子？ 

答案只有一个：那就是基督。令人惊讶的是，耶稣在世时，许多

人却认为祂是叛逆，是异端，带来奇怪的教导。为何如此？因为那些

指控祂的人自己才是叛逆者，他们不承认神的权威。 

然而，基督的天父，至爱的天父，仍然爱我们。祂预备了身体给

祂的儿子，使祂能够成就父的旨意。希伯来书 10 章 5 至 7 节说：“所

以基督到世上来的时候，就说，神阿祭物和礼物是你不愿意的，你曾

给我预备了身体。燔祭和赎罪祭是你不喜欢的。那时我说，神阿，我



来了为要照你的旨意行。我的事在经卷上已经记载了” 

通过祂的身体献上，耶稣一次永远地成就了父的旨意，使我们得

以成圣。 

朋友们，我们的盼望不在于自己对诫命的顺服，而在于那位唯一

始终顺服父旨意的儿子。唯有耶稣基督义人，祂配得我们永远称颂，

唯独倚靠祂，我们才能与神和好。 

让我们祷告： 

天父，我们感谢你，你的灵使我们的灵得以见证，使我们称你为

父。感谢你，即便我们偏行己路，藐视你的律法和智慧，活在明显的

悖逆中，你仍以慈爱拯救我们。父啊，你开了我们的眼睛，将我们刚

硬的心变为柔软的心，藉着约的血将我们领入。感谢你差遣你的儿子

耶稣，你为祂预备了身体，使祂成就你的旨意，而我们成为受益者。

我们要永远称颂你的名，阿们。 


